Licence Encyclopédie Spirite

Copyright (C) 2006 Encyclopédie Spirite - Mars 2006
http://www.spiritisme.net
spiritisme@spiritisme.net

Considérant I'objectif de base de I'Encyclopédie Spirite de mettre gratuitement ala
disposition de toute I'Humanité les éléments de base du Spiritisme, les documents mis a
disposition sur le site Internet de I'Encyclopédie Spirite peuvent étre copiés, diffusés et
utilisés dans les conditions suivantes :

1. Toute copie ades fins privees, ades fins de recherches, d'illustration ou
d'enseignement est autorisée.

2. Toute diffusion ou inclusion de tout ou partie de ce document dans une autre ceuvre
ou compilation doit faire I'objet d'une autorisation écrite de I'Encyclopédie Spirite et
doit :

a. Soit inclure la présente licence sgppliquant al'ensemble de la compilation ou de
I'ceuvre dérivée.

b. Soit, dansle cas d'extraits ou de citations limitées a moins de 1000 caracteres,
mentionner explicitement I'origine de la partie extraite comme étant
I'Encyclopédie Spirite et en indiquer |'adresse Internet, afin de permettre aux
intéresses de retrouver facilement et gratuitement I'intégralité du document.

3. Cette licence qui accompagne chaque fichier doit étre intégralement conservée dans
les copies.

4. Lamention du producteur original doit étre conservée, ainsi que celle des
contributeurs ultérieurs.

5. Toute modification ultérieure, par correction d'erreurs, mise en forme dans un autre
format, ou autre, doit étre indiquée. L'indication des diverses contributions devra
étre aussi précise que possible, datée, et envoyée al'Encyclopédie Spirite.

6. Ce copyright sapplique obligatoirement atoute amélioration par simple correction
d'erreurs ou d'oublis mineurs (orthographe, phrase manquante, ...), c'est-a-dire ne
correspondant pas a l'adjonction d'une autre variante connue du texte, qui devra
donc comporter la présente notice.




LEON DENIS

APRES LA MORT

EXPOSE DE LA DOCTRINE DES ESPRITS

SOLUTION SCIENTIFIQUE ET RATIONNELLE DES PROBLEMES
DE LA VIE ET DE LA MORT
NATURE ET DESTINEE DE L'ETRE HUMAIN
LES VIES SUCCESSIVES

Semper ascendens.

NOUVELLE EDITION CONFORME A L'EDITION DE 1922

UNION SPIRITE FRANCAISE ET FRANCOPHONE






Aux nobles et grands Esprits qui m'ont révélé le mystére auguste de la
destinée, la loi de progrés dans I'immortalité, dont les enseignements ont
raffermi en moi le sentiment de la justice, I'amour de la sagesse, le culte
du devoir, dont les voix ont dissipé mes doutes, apaisé mes soucis ; aux
ames genéreuses qui m'ont soutenu dans la lutte, consolé dans I'épreuve,
qui ont élevé ma pensée jusqu'aux hauteurs lumineuses ou siege la
VErité, je dédie ces pages.






INTRODUCTION

J'ai vu, couchées dans leurs linceuls de pierre ou de sable, les villes
fameuses de l'antiquité, Carthage, aux blancs promontoires, les cités
grecques de la Sicile, la campagne de Rome, avec ses aqueducs brisés et
ses tombeaux ouverts, les nécropoles qui dorment leur sommeil de vingt
siecles sous la cendre du Vésuve. J'ai vu les derniers vestiges de cites
anciennes, autrefois fourmilieres humaines, aujourd’hui ruines désertes
que le soleil d'Orient calcine de ses brilantes caresses.

J'ai évoqué les multitudes qui s'agitérent et vecurent en ces lieux ; je
les ai vues defiler devant ma pensée, avec les passions qui les
consumerent, leurs haines, leurs amours, leurs ambitions évanouies,
leurs triomphes et leurs revers, fumees emportées par le souffle des
temps. Et je me suis dit : Voila ce que deviennent les grands peuples, les
capitales géantes : quelques pierres amoncelées, des tertres mornes, des
sépultures ombragées de maigres végétaux, dans les rameaux desquels
le vent du soir jette sa plainte. L'histoire a enregistré les vicissitudes de
leur existence, leurs grandeurs passageres, leur chute finale ; mais la
terre a tout enseveli. Combien d'autres dont les noms mémes sont
inconnus ; combien de villes, de races, de civilisations gisent a jamais
sous la nappe profonde des eaux, a la surface des continents engloutis !

Et je me demandais pourquoi cette agitation des peuples de la terre,
pourguoi ces générations se succedant comme les couches de sable
apportées incessamment par le flot pour recouvrir les couches qui les
ont précedées ; pourquoi ces travaux, ces luttes, ces souffrances, si tout
doit aboutir au sépulcre. Les siecles, ces minutes de I'éternité, ont vu
passer nations et royaumes, et rien n'est resté debout. Le sphinx a tout
dévoré.

Ou va donc I'nomme dans sa course ? Au néant ou a une lumiere
inconnue ? La nature souriante, éternelle, encadre de ses splendeurs les
tristes debris des empires. En elle, rien ne meurt que pour renaitre. Des
lois profondes, un ordre immuable président a ses évolutions. L'homme,
avec ses oeuvres, est-il seul destiné au néant, a I'oubli ?



2 APRES LA MORT

L'impression produite par le spectacle des cités mortes, je l'ai
retrouvee plus poignante devant la froide dépouille de mes proches, de
Ceux qui partagerent ma vie.

Un de ceux que vous aimez va mourir. Penché vers lui, le coeur serre,
vous voyez s'étendre lentement sur ses traits I'ombre de l'au-dela. Le
foyer intérieur ne jette plus que de péles et tremblantes lueurs ; le voila
qui s'affaiblit encore, puis s'éteint. Et maintenant, tout ce qui, en cet
étre, attestait la vie, cet oeil qui brillait, cette bouche qui proférait des
sons, ces membres qui s'agitaient, tout est voilé, silencieux, inerte. Sur
cette couche funebre, il n'y a plus qu'un cadavre ! Quel homme ne s'est
demandé I'explication de ce mystere et, pendant la veillée lugubre, dans
ce téte-a-téte solennel avec la mort, a pu ne pas songer a ce qui l'attend
lui-méme ? Ce probleme nous intéresse tous, car tous nous subirons la
loi. 1l nous importe de savoir si, a cette heure, tout est fini, si la mort
n'est qu‘'un morne repos dans I'anéantissement ou, au contraire, I'entrée
dans une autre sphére de sensations.

Mais, partout des problemes se dressent. Partout, sur le vaste théatre
du monde, disent certains penseurs, la souffrance régne en souveraine,
partout I'aiguillon du besoin et de la douleur stimule la ronde effrénée,
le branle terrible de la vie et de la mort. De toute part s'éleve le cri
d'angoisse de I'étre se précipitant dans la voie qui meéne a l'inconnu.
Pour lui, I'existence ne semble qu'un perpétuel combat ; la gloire, la
richesse, la beauté, le talent, des royautés d'un jour. La mort passe, elle
fauche ces fleurs éclatantes et ne laisse que des tiges flétries. La mort est
le point d'interrogation sans cesse pose devant nous, la premiere des
questions a laquelle se rattachent des questions sans nombre, dont
I'examen a fait la préoccupation, le désespoir des ages, la raison d'étre
d'une foule de systemes philosophiques.

Malgré ces efforts de la pensée, I'obscurité pése encore sur nous.
Notre époque s'agite dans les ténebres et dans le vide, et cherche, sans
le trouver, un reméde a ses maux. Les progrés materiels sont immenses,
mais, au sein des richesses accumulées par la civilisation, on peut
encore mourir de privation et de misere. L'nomme n'est ni plus heureux,
ni meilleur. Au milieu de ses rudes labeurs, aucun idéal éleve, aucune
notion claire de la destinée ne le soutient plus ; de la, ses défaillances
morales, ses exces, ses révoltes. La foi du passé s'est éteinte; le
scepticisme, le matérialisme I'ont remplacee, et, sous leurs souffles, le



INTRODUCTION 3

feu des passions, des appetits, des desirs a grandi. Des convulsions
sociales nous menacent.

Parfois, tourmenté par le spectacle du monde et les incertitudes de
I'avenir, I'nomme leve ses regards vers le ciel et lui demande la vérité. Il
interroge silencieusement la nature et son propre esprit. Il demande a la
science ses secrets, a la religion ses enthousiasmes. Mais la nature lui
semble muette, et les réponses du savant et du prétre ne suffisent pas a
sa raison et a son coeur. Pourtant, il est une solution a ces problémes,
une solution plus grande, plus rationnelle, plus consolante que toutes
celles offertes par les doctrines et les philosophies du jour, et cette
solution repose sur les bases les plus solides qu'on puisse concevoir : le
témoignage des sens et I'expérience de la raison.

Au moment méme ou le matérialisme a atteint son apogée et répandu
partout I'idée du néant, une science, une croyance nouvelle, appuyée sur
des faits, apparait. Elle offre a la pensée un refuge ou celle-ci trouve
enfin la connaissance des lois éternelles de progres et de justice. Une
floraison d'idées que I'on croyait mortes, et qui sommeillaient seulement,
se produit et annonce un renouveau intellectuel et moral. Des doctrines,
qui furent I'dme des civilisations passées, reparaissent sous une forme
agrandie, et de nombreux phénomenes, longtemps dédaignés, mais dont
certains savants entrevoient enfin lI'importance, viennent leur offrir une
base de démonstration et de certitude. Les pratiques du magnétisme, de
I'hypnotisme, de la suggestion ; plus encore, les études de Crookes,
Russell Wallace, Lodge, Aksakof, Paul Gibier, de Rochas, Myers,
Lombroso, etc., sur des faits d'ordre psychique, fournissent de nouvelles
données pour la solution du grand probleme. Des perspectives
s‘ouvrent, des formes d'existence se révelent dans des milieux ou I'on ne
songeait plus a les observer. Et de ces recherches, de ces études, de ces
découvertes se dégagent une conception du monde et de la vie, une
connaissance des lois supérieures, une affirmation de la justice et de
I'ordre universels, bien faites pour éveiller dans le coeur de I'hnomme,
avec une foi plus ferme et plus éclairée en I'avenir, un sentiment profond
de ses devoirs et un réel attachement pour ses semblables.

C'est cette doctrine, capable de transformer la face des sociétés, que
nous offrons aux chercheurs de tous ordres et de tous rangs. Elle a déja
été divulguée en de nombreux volumes. Nous avons cru devoir la
résumer en ces pages, sous une forme différente, a l'intention de ceux



4 APRES LA MORT

qui sont las de vivre en aveugles, en s‘ignorant eux-mémes, de ceux que
ne satisfont plus les oeuvres d'une civilisation matérielle, toute de
surface, et qui aspirent a un ordre de choses plus élevé. C'est surtout
pour vous, fils et filles du peuple, travailleurs dont la route est apre,
I'existence difficile, pour qui le ciel est plus noir, plus froid le vent de
I'adversité ; c'est pour vous que ce livre a été écrit. 1l ne vous apporte
pas toute la science, - le cerveau humain ne saurait la contenir, - mais il
peut étre un degré de plus vers la vraie lumiere. En vous prouvant que
la vie n'est pas une ironie du sort, ni le résultat d'un stupide hasard,
mais la conséquence d'une loi juste et equitable ; en vous ouvrant les
perspectives radieuses de I'avenir, il fournira un mobile plus noble a vos
actions, il fera luire un rayon d'espérance dans la nuit de vos
incertitudes, il allégera le fardeau de vos epreuves et vous apprendra a
ne pas trembler devant la mort. Ouvrez-le avec confiance, lisez-le avec
attention, car il émane d'un homme qui, par-dessus tout, veut votre bien.

Parmi vous, beaucoup peut-étre rejetteront nos conclusions ; un petit
nombre seulement les acceptera. Qu'importe ! Nous ne cherchons pas le
succes. Un seul mobile nous inspire : le respect, I'amour de la verité.
Une seule ambition nous anime : nous voudrions, lorsque notre
enveloppe usée retournera a la terre, que notre esprit immortel pat se
dire : Mon passage ici-bas n‘aura pas été stérile, si j'ai contribué a
apaiser une douleur, a éclairer une intelligence en quéte du vrai, a
reconforter une seule @me chancelante et attristée.



APRES LA MORT

PREMIERE PARTIE

CROYANCES ET NEGATIONS.

|. - LADOCTRINE SECRETE. LES RELIGIONS.

Lorsqu'on jette un regard d'ensemble sur le passé, lorsque I'on évoque
le souvenir des religions disparues, des croyances éteintes, on est saisi
d'une sorte de vertige a l'aspect des voies sinueuses parcourues par la
pensée humaine. Lente est sa marche. Elle semble d'abord se complaire
dans les cryptes sombres de I'Inde, les temples souterrains de I'Egypte,
les catacombes de Rome, le demi-jour des cathédrales ; elle semble
préferer les lieux obscurs, I'atmosphere lourde des écoles, le silence des
cloitres a la lumiére du ciel, aux libres espaces, en un mot a I'étude de la
nature.

Un premier examen, une comparaison superficielle des croyances et
des superstitions du passé conduit inévitablement au doute. Mais, si I'on
ecarte le voile extérieur et brillant qui cachait a la foule les grands
mysteres, si I'on pénetre dans le sanctuaire de l'idée religieuse, on se
trouve en présence d'un fait d'une portée considérable. Les formes
matérielles, les cérémonies des cultes avaient pour but de frapper
I'imagination du peuple. Derriére ces voiles, les religions anciennes
apparaissaient sous un tout autre aspect ; elles revétaient un caractere
grave, élevé, a la fois scientifique et philosophique.



6 APRES LA MORT

Leur enseignement était double : extérieur et public, d'une part;
intérieur et secret, de l'autre, et, dans ce cas, reservé aux seuls initiés.
Celui-ci a pu, dans ses grandes lignes, étre reconstitué récemment, a la
suite de patientes études et de nombreuses découvertes épigraphiquesf]
Depuis, lors, I'obscurité et la confusion qui régnaient dans les questions
religieuses se sont dissipées, I'narmonie s'est faite avec la lumiere. On a
acquis la preuve que tous les enseignements religieux du passe se relient,
qu'une seule et méme doctrine se retrouve a leur base, doctrine transmise
d'age en age a une longue suite de sages et de penseurs.

Toutes les grandes religions ont eu deux faces, I'une apparente, I'autre
cachée. En celle-ci est I'esprit ; dans celle-la, la forme ou la lettre. Sous
le symbole matériel, le sens profond se dissimule. Le brahmanisme dans
I'Inde, I'nermétisme en Egypte, le polythéisme grec, le christianisme lui-
méme, a son origine, présentent ce double aspect. Les juger par leur coté
extérieur et vulgaire, c'est juger la valeur morale d'un homme d'aprés ses
vétements. Pour les connaitre, il faut pénétrer la pensée intime qui les
inspire et fait leur raison d'étre ; du sein des mythes et des dogmes, il
faut dégager le principe générateur qui leur communique la force et la
vie. Alors on découvre la doctrine unique, supérieure, immuable, dont
les religions humaines ne sont que des adaptations imparfaites et
transitoires, proportionnées aux besoins des temps et des milieux.

On se fait, a notre époque, une conception de l'univers absolument
extérieure et matérielle. La science moderne, dans ses investigations,
s'est bornée a accumuler le plus grand nombre de faits, puis a en dégager
les lois. Elle a obtenu ainsi de merveilleux résultats ; mais, a ce compte,
la connaissance des principes supérieurs, des causes premieres et de la
verité lui restera a jamais inaccessible. Les causes secondes, elles-
mémes, lui échappent. Le domaine invisible de la vie est plus vaste que
celui qui est embrassé par nos sens ; 1a, regnent ces causes dont nous
voyons seulement les effets.

L'antiquité avait une tout autre maniére de voir et de procéder. Les
sages de I'Orient et de la Gréce ne dédaignaient pas d'observer la nature
extérieure, mais c'est surtout dans I'étude de I'dme, de ses puissances

1 voir Max Miiller, Essais sur I'histoire des religions ; Saint-Yves d'Alveydre, la Mission des
Juifs ; Ed. Schuré, les Grands Initiés.



LA DOCTRINE SECRETE 7

intimes, qu'ils découvraient les principes éternels. L'ame était pour eux
comme un livre, ol s'inscrivent en caracteres mystérieux toutes les
réalités et toutes les lois. Par la concentration des facultés, par I'étude
méditative et profonde de soi-méme, ils s'élevaient jusqu'a la Cause sans
cause, jusqu'au Principe d'ou dérivent les étres et les choses. Les lois
innées de l'intelligence leur expliquaient I'ordre et I'narmonie de la
nature, comme I'étude de I'ame leur donnait la clef des problemes de la
vie.

L'ame, croyaient-ils, placée entre deux mondes, le visible et I'occulte,
le matériel et le spirituel, les observant, les pénétrant tous les deux, est
I'instrument supréme de la connaissance. Suivant son degré
d'avancement et de pureté, elle reflete avec plus ou moins d'intensité les
rayons du foyer divin. La raison et la conscience ne guident pas
seulement nos jugements et nos actes ; ce sont aussi les moyens les plus
sUrs pour acqueérir et posséder la verite.

La vie entiére des initiés était consacrée a ces recherches. On ne se
bornait pas, comme de nos jours, a préparer la jeunesse par des études
hatives, insuffisantes, mal digérées aux luttes et aux devoirs de
I'existence. Les adeptes étaient choisis, préparés des l'enfance a la
carriere qu'ils devaient fournir, puis entrainés graduellement vers les
sommets intellectuels d'ou l'on peut dominer et juger la vie. Les
principes de la science secrete leur étaient communiqués dans une
mesure proportionnée au développement de leur intelligence et de leurs
qualités morales. L'initiation était une refonte compléte du caractere, un
réveil des facultés endormies. L'adepte ne participait aux grands
mysteres, c'est-a-dire a la révélation des lois supérieures, que lorsqu'il
avait su éteindre en lui le feu des passions, comprimer les déesirs impurs,
orienter les élans de son étre vers le Bien et le Beau. Il entrait alors en
possession de certains pouvoirs sur la nature et communiquait avec les
puissances occultes de l'univers.

Les témoignages de I'histoire touchant Apollonius de Tyane et Simon
le Mage, les faits, prétendus miraculeux, accomplis par Moise et le
Christ, ne laissent subsister aucun doute sur ce point. Les initiés
connaissaient le secret des forces fluidigues et magnétiques. Les
phénomenes du somnambulisme et du psychisme, au milieu desquels se



8 APRES LA MORT

débattent les savants de nos jours, dans leur impuissance a les expliquer
ou & les concilier avec des théories préconcuesp} ce domaine, la science
orientale des sanctuaires l'avait exploré et en possédait toutes les clefs.
Elle y trouvait des moyens d'action, devenus incompréhensibles pour le
vulgaire, mais dont les phénomenes du spiritisme nous fourniraient
aisément I'explication.

Dans ses expériences physiologiques, la science contemporaine est
arrivee au seuil de ce monde occulte connu des anciens. Jusqu'ici, elle
n'a pas ose y pénétrer franchement ; mais le jour est proche ou la force
des choses et I'exemple des audacieux I'y contraindront. Alors elle
reconnaitra qu'il n'y a, dans ces faits que régissent des lois rigoureuses,
rien de surnaturel, mais, au contraire, un coté ignoré de la nature, une
manifestation des forces subtiles, un aspect nouveau de la vie qui remplit
I'infini.

Si du domaine des faits nous passons a celui des principes, nous
aurons tout d'abord a retracer les grandes lignes de la doctrine secrete.
D'apres elle, la vie n'est que I'évolution, dans le temps et dans I'espace,
de l'esprit, seule réalité permanente. La matiére est son expression
inférieure, sa forme changeante. L'Etre par excellence, source de tous les
étres, est Dieu, a la fois triple et un, substance, essence et vie, en qui se
résume tout l'univers. De 13, le déisme trinitaire qui, de I'Inde et de
I'Egypte, est passé, travesti, dans la doctrine chrétienne : celle-ci, des
trois éléments de I'étre, a fait des personnes. L'ame humaine, parcelle de
la grande ame, est immortelle. Elle progresse et remonte vers son auteur
a travers des existences nombreuses, alternativement terrestres et
spirituelles, et par un perfectionnement continu. Dans ses incarnations
corporelles, elle constitue I'nomme, dont la nature ternaire, corps,
périsprit et ame, devient un microcosme ou petit monde, image réduite
du macrocosme ou Grand Tout. C'est pourquoi nous pouvons retrouver
Dieu au plus profond de notre étre, en nous interrogeant dans la solitude,
en étudiant et en développant nos facultés latentes, notre raison et notre
conscience. La vie universelle a deux faces : I'involution, ou descente de
I'esprit dans la matiere par la création individuelle, et I'évolution, ou
ascension graduelle par la chaine des existences, vers I'Unité divine.

2 \/oir Ochorowitz, la Suggestion mentale.



LA DOCTRINE SECRETE 9

A cette philosophie se rattachait tout un faisceau de sciences: la
science des nombres ou mathématiques sacrées, la théogonie, la
cosmogonie, la psychologie, la physique. En elles, la méthode inductive
et la méthode expérimentale se combinaient et se controlaient de facon a
former un ensemble imposant et harmonique.

Cet enseignement ouvrait a la pensée des perspectives capables de
donner le vertige aux esprits mal prépares. Aussi le réservait-on aux
forts. Si la vue de I'infini trouble et affole les ames debiles, elle fortifie et
grandit les vaillants. Dans la connaissance des lois supérieures, ils
puisent la foi éclairée, la confiance en l'avenir, la consolation dans le
malheur. Cette connaissance rend bienveillant pour les faibles, pour tous
ceux qui s'agitent encore dans les cercles inférieurs de I'existence,
victimes des passions et de l'ignorance. Elle inspire la tolérance pour
toutes les croyances. L'initié savait s'unir a tous et prier avec tous. Il
honorait Brahma dans I'Inde, Osiris a Memphis, Jupiter a Olympie,
comme des images affaiblies de la Puissance supréme, directrice des
ames et des mondes. Ainsi la vraie religion s'éléve au-dessus de toutes
les croyances et n'en proscrit aucune.

L'enseignement des sanctuaires avait produit des hommes vraiment
prodigieux par I'élévation des vues et la puissance des oeuvres réalisees,
une elite de penseurs et d'hommes d'action, dont les noms se retrouvent a
toutes les pages de I'histoire. De la sont sortis les grands réformateurs,
les fondateurs de religions, les ardents semeurs d'idées: Krishna,
Zoroastre, Hermes, Moise, Pythagore, Platon, Jésus, tous ceux qui ont
voulu mettre a la portée des foules les vérités sublimes qui faisaient leur
superiorité. lls ont jeté aux vents la semence qui féconde les ames ; ils
ont promulgué la loi morale, immuable, partout et toujours semblable a
elle-méme.

Mais les disciples n‘ont pas su garder intact I'néritage des maitres.
Ceux-ci étant morts, leur enseignement a été dénaturé, rendu
méconnaissable par des altérations successives. La moyenne des
hommes n'était pas apte a percevoir les choses de I'esprit, et les religions
ont vite perdu leur simplicité et leur pureté primitives. Les veérités
qu'elles apportaient ont été noyées sous les détails d'une interprétation
grossiere et matérielle. On a abusé des symboles pour frapper
I'imagination des croyants, et bientot, sous le symbole, I'idée mere a été
ensevelie, oubliée.



10 APRES LA MORT

La vérité est comparable a ces gouttes de pluie qui tremblent a
I'extrémité d'une branche. Tant qu'elles y restent suspendues, elles
brillent comme de purs diamants sous I'éclat du jour; dées qu'elles
touchent le sol, elles se mélent a toutes les impuretés. Tout ce qui nous
vient d'en haut se salit au contact terrestre. Jusqu'au sein des temples,
I'hnomme a porté ses passions, ses convoitises, ses miseres morales.
Aussi, dans chaque religion, I'erreur, cet apport de la terre, se méle a la
verite, ce bien des cieux.

* *

On se demande parfois si la religion est nécessaire. La religionp] bien
comprise, devrait étre un lien unissant les hommes entre eux et les
unissant par une méme pensée au principe superieur des choses.

Il est dans I'dme un sentiment naturel qui la porte vers un idéal de
perfection auquel elle identifie le Bien et la justice. S'il était éclairé par
la science, fortifié par la raison, appuyé sur la liberté de conscience, ce
sentiment, le plus noble que I'on puisse éprouver, deviendrait le mobile
de grandes et généreuses actions ; mais, terni, faussé, matérialisé, il est
devenu trop souvent, par les soins de la théocratie, un instrument de
domination égoiste.

La religion est nécessaire et indestructible, car elle puise sa raison
d'étre dans la nature méme de I'étre humain, dont elle résume et exprime
les aspirations élevées. Elle est aussi I'expression des lois éternelles, et, a
ce point de vue, elle doit se confondre avec la philosophie, qu'elle fait
passer du domaine de la théorie a celui de I'exécution, et rend vivante et
agissante.

Mais, pour exercer une influence salutaire, pour redevenir un mobile
d'élevation et de progrés, la religion doit se dépouiller des
travestissements qu'elle a revétus a travers les siecles. Ce qui doit
disparaitre, ce n'est pas son principe ; ce sont, avec les mythes obscurs,
les formes extérieures et matérielles. 1l faut se garder de confondre des
choses aussi dissemblables.

3 Du latin religare, relier, unir.



LA DOCTRINE SECRETE 11

La vraie religion n'est pas une manifestation extérieure, c'est un
sentiment, et c'est dans le coeur humain qu'est le véritable temple de
I'Eternel. La vraie religion ne saurait étre ramenée a des régles ni a des
rites étroits. Elle n'a besoin ni de formules, ni d'images ; elle s'inquiéete
peu des simulacres et des formes d'adoration, et ne juge les dogmes que
par leur influence sur le perfectionnement des sociétés. La vraie religion
embrasse tous les cultes, tous les sacerdoces, s'éléve au-dessus d'eux et
leur dit : La vérité est plus haute !

On doit comprendre cependant que tous les hommes ne sont pas en
état d'atteindre ces sommets intellectuels. C'est pourquoi la tolérance et
la bienveillance s'imposent. Si le devoir nous convie a détacher les bons
esprits des cotés vulgaires de la religion, il faut s'abstenir de jeter la
pierre aux ames souffrantes, éplorées, incapables de s'assimiler des
notions abstraites, et qui trouvent dans leur foi naive soutien et
réconfort.

Toutefois, on peut constater que le nombre des croyants sinceres
s'amoindrit de jour en jour. L'idée de Dieu, autrefois simple et grande
dans les ames, a été dénaturée par la crainte de l'enfer ; elle a perdu sa
puissance. Dans I'impossibilité de s'élever jusqu'a I'absolu, certains
hommes ont cru nécessaire d'adapter a leur forme et a leur mesure tout
ce qu'ils voulaient concevoir. C'est ainsi qu'ils ont rabaissé Dieu a leur
propre niveau, lui prétant leurs passions et leurs faiblesses, rapetissant la
nature et l'univers, et, sous le prisme de leur ignorance, décomposant en
couleurs diverses le pur rayon de la vérité.

Les claires notions de la religion naturelle ont été obscurcies a plaisir.
La fiction et la fantaisie ont engendré I'erreur, et celle-ci, figée dans le
dogme, s'est dressée comme un obstacle sur le chemin des peuples. La
lumiere a été voilée par ceux qui s'en croyaient les dépositaires, et les
ténebres dont ils voulaient envelopper les autres se sont faites en eux et
autour d'eux. Les dogmes ont perverti le sens religieux, et l'intérét de
caste a faussé le sens moral. De la un amas de superstitions, d'abus, de
pratiques idolatres, dont le spectacle a jeté tant d’hommes dans la
négation.

La réaction s'annonce cependant. Les religions immobilisées dans
leurs dogmes comme des momies sous leurs bandelettes, alors que tout
marche et évolue autour d'elles, s'affaiblissent chaque jour. Elles ont
perdu presque toute influence sur les moeurs et la vie sociale, et sont



12 APRES LA MORT

destinées a mourir ; mais, comme toutes choses, les religions ne meurent
que pour renaitre. L'idée que les hommes se font de la vérité se modifie
et s'élargit avec les temps. C'est pourquoi les religions, qui sont des
manifestations temporaires, des vues partielles de [I'éternelle vérite,
doivent se transformer des qu'elles ont fait leur oeuvre et ne répondent
plus aux progres et aux besoins de I'humanité. A mesure que celle-ci
avance dans sa voie, il lui faut de nouvelles conceptions, un idéal plus
elevé, et elle les trouve dans les decouvertes de la science et les
intuitions grandissantes de la pensée.

Nous sommes arrivés a une heure de I'histoire ou les religions vieillies
s'affaissent sur leurs bases, ou un renouveau philosophique et social se
prépare. Le progres matériel et intellectuel appelle le progres moral. Un
monde d'inspirations s'agite dans les profondeurs des ames, fait effort
pour prendre forme et naitre a la vie. Le sentiment et la raison, ces deux
grandes forces, impérissables comme I'esprit humain, dont elles sont les
attributs, forces jusqu'ici hostiles et qui troublaient la société de leurs
conflits, tendent enfin a se rapprocher. La religion doit perdre son
caractere dogmatique et sacerdotal pour devenir scientifique ; la science
se degagera des bas-fonds matérialistes pour s'éclairer d'un rayon divin.
Une doctrine va surgir, idéaliste dans ses tendances, positive et
expérimentale dans sa méthode, appuyée sur des faits indéniables. Des
systemes opposés en apparence, des philosophies contradictoires et
ennemies, le spiritualisme et le naturalisme, par exemple, trouveront en
elle un terrain de réconciliation. Synthese puissante, elle embrassera et
reliera toutes les conceptions variées du monde et de la vie, rayons
brisés, faces diverses de la vérité.

Ce sera la resurrection, sous une forme plus compléte, rendue
accessible a tous, de la doctrine secréete qu'a connue le passé,
I'avénement de la religion naturelle, qui renaitra simple et pure. La
religion passera dans les actes, dans le désir ardent du bien ; I'holocauste
sera le sacrifice de nos passions, le perfectionnement de I'esprit humain.
Telle sera la religion supérieure, définitive, universelle, au sein de
laquelle se fondront, comme des fleuves dans I'océan, toutes les religions
passageres, contradictoires, causes trop fréquentes de division et de
déchirement pour I'humanité.



Il. - L'INDE.

Nous avons dit que la doctrine secréte se retrouvait au fond de toutes
les grandes religions et dans les livres sacrés de tous les peuples. D'ou
vient-elle ? Quelle est sa source ? Quels hommes, les premiers, l'ont
congue, puis transcrite ? Les plus anciennes Ecritures sont celles qui
resplendissent dans les cieuxf] Ces mondes stellaires qui, & travers les
nuits silencieuses, laissent tomber leurs tranquilles clartés, constituent
les Ecritures éternelles et divines dont parle Dupuis dans son ouvrage sur
I'origine des cultes. Les hommes les ont sans doute longtemps consultées
avant d'écrire, mais les premiers livres dans lesquels se trouve consignée
la grande doctrine sont les VVédas. C'est dans les Védas, dont I'dge n'a pu
étre établi, que s'est formée la religion primitive de I'Inde, religion toute
patriarcale, simple comme I'existence de I'homme dépourvu de passions,
vivant d'une vie sereine et forte, au contact de la nature splendide de
I'Orient.

Les hymnes védiques égalent en grandeur, en élévation morale, tout ce
que le sentiment poétique a engendré de plus beau dans la suite des
temps. lls célébrent Agni, le feu, symbole de I'Eternel Masculin ou
Esprit créateur ; S6ma, la liqueur du sacrifice, symbole de I'Eternel
Féminin, Ame du monde, substance éthérée. Dans leur union parfaite,
ces deux principes essentiels de I'Univers constituent I'Etre supréme,
Zyaus ou Dieu.

L'Etre supréme s'immole lui-méme et se divise pour produire la vie
universelle. Ainsi le monde et les étres, issus de Dieu, retournent a Dieu
par une évolution constante. De 13, la théorie de la chute et de la
réascension des ames, que I'on retrouve en Occident.

Le sacrifice du feu résume le culte védique. Au lever du jour, le chef
de la famille, a la fois pere et prétre, allumait la flamme sacrée sur l'autel
de terre, et, avec elle, montait, joyeuse, vers le ciel bleu, la priere,
I'invocation de tous a la force unique et vivante que recouvre le voile
transparent de la nature.

Pendant que s'accomplit le sacrifice, disent les VVédas, les Asouras, ou
Esprits supérieurs, et les Pitris, @mes des ancétres, entourent les

4 Les signes du Zodiaque.



14 APRES LA MORT

assistants et s'associent a leurs prieres. Ainsi la croyance aux Esprits
remonte aux premiers ages du monde.
Les Védas affirmaient I'immortalité de I'ame et la réincarnation :

« Il est une partie immortelle de I'nomme, c'est elle, 6 Agni, qu'il faut échauffer
de tes rayons, enflammer de tes feux. - D'ou sont nées les ames? Les unes
viennent vers nous et s'en retournent ; les autres s'en retournent et reviennent. »

Les Védas sont monothéistes ; les allégories qu'on y rencontre a
chaque page dissimulent a peine l'image de la grande cause premiére,
dont le nom, entouré d'un saint respect, ne pouvait étre prononcé sous
peine de mort. Quant aux divinites secondaires ou dévas, elles
personnifiaient les auxiliaires inférieurs de I'Etre divin, les forces de la
nature et les qualités morales. De I'enseignement des Védas découlait
toute l'organisation de la société primitive, le respect de la femme, le
culte des ancétres, le pouvoir électif et patriarcal.

A I'époque veédique, dans la solitude des bois, au bord des fleuves et
des lacs, des anachoretes ou rishis passaient leurs jours dans la retraite.
Interpretes de la science occulte, de la doctrine secrete des Védas, ils
possedaient déja ces mystérieux pouvoirs, transmis de siecle en siécle, et
dont jouissent encore les fakirs et les yoguis. De cette confrérie de
solitaires est sortie la pensée créatrice, I'impulsion premiére qui a fait du
Brahmanisme la plus colossale des théocraties.

Krishna, élevé par les ascétes au sein des foréts de cedres que
dominent les cimes neigeuses de I'Himalaya, fut l'inspirateur des
croyances hindoues. Cette grande figure apparait dans I'histoire comme
celle du premier des réformateurs religieux, des missionnaires divins. Il
renouvela les doctrines vediques, en les appuyant sur I'idée de la Trinité,
sur celle de I'ame immortelle et de ses renaissances successives. Apres
avoir scellé son oeuvre de son sang, il quitta la terre, laissant a I'Inde
cette conception de l'univers et de la vie, cet idéal supérieur dont elle a
vécu pendant des milliers d'années.

Sous des noms divers, cette doctrine s'est répandue sur le monde avec
toutes les migrations d’hommes dont la haute région de I'Inde a été la
source. Cette terre sacrée n'est pas seulement la mere des peuples et des
civilisations ; elle est aussi le foyer des plus grandes inspirations
religieuses.



L'INDE 15

Krishna, entouré d'un groupe de disciples, allait de ville en ville
répandre son enseignement :

« Le corps, disait-ilp] enveloppe de I'ame qui y fait sa demeure, est une chose
finie, mais I'ame qui I'habite est invisible, impondérable et éternelle.

« Le sort de I'dme aprés la mort constitue le mystere des renaissances. Comme
les profondeurs du ciel s'ouvrent aux rayons des étoiles, ainsi les profondeurs de la
vie s'éclairent a la lumiere de cette Vvérite.

« Quand le corps est dissous, lorsque la sagesse a le dessus, I'dme s'envole dans
les régions de ces étres purs qui ont la connaissance du Trés-Haut. Lorsque c'est la
passion qui domine, I'ame vient de nouveau habiter parmi ceux qui se sont
attachés aux choses de la terre. De méme, I'ame obscurcie par la matiere et
I'ignorance est de nouveau attirée par le corps d'étres irraisonnables.

« Toute renaissance, heureuse ou malheureuse, est la conséquence des oeuvres
pratiquées dans les vies antérieures.

« Mais il est un mystére plus grand encore. Pour parvenir a la perfection, il faut
conquérir la science de I'Unité, qui est au-dessus de la sagesse ; il faut s'élever a
I'Etre divin, qui est au-dessus de I'ame et de l'intelligence. Cet étre divin est aussi
en chacun de nous :

« Tu portes en toi-méme un ami sublime que tu ne connais pas, car Dieu réside
dans l'intérieur de tout homme, mais peu savent le trouver. L'homme qui fait le
sacrifice de ses désirs et de ses oeuvres a I'Etre d'ol procédent les principes de
toutes choses et par qui l'univers a été formé, obtient par ce sacrifice la perfection,
car celui qui trouve en lui-méme son bonheur, sa joie, et en lui-méme aussi sa
lumiére, est un avec Dieu. Or, sachez-le, I'ame qui a trouvé Dieu est délivrée de la
renaissance et de la mort, de la vieillesse et de la douleur, et boit I'eau de
I'immortalité. »

Krishna parlait de sa propre nature et de sa mission en des termes qu'il
est bon de méditer. S'adressant a ses disciples :

« Mol et vous, disait-il, nous avons eu plusieurs naissances. Les miennes ne
sont connues que de moi, mais vous ne connaissez méme pas les votres. Quoique
je ne sois plus, par ma nature, sujet a naitre ou a mourir, toutes les fois que la vertu
décline dans le monde, et que le vice et I'injustice I'emportent, alors je me rends
visible, et ainsi je me montre d'age en age, pour le salut du juste, le chatiment du
méchant et le rétablissement de la vertu.

« Je vous ai revélé les grands secrets. Ne les dites qu'a ceux qui peuvent les
comprendre. Vous étes mes élus, vous voyez le but, la foule ne voit qu'un bout du
cheminEI »

5  Baghavadgita, traduction d'Emile Burnouf, C. Schlegel et Wilkins.



16 APRES LA MORT

Par ces paroles, la doctrine secréte etait fondée. Malgre les altérations
successives qu'elle aura a subir, elle restera la source de vie, ou, dans
I'ombre et le silence, s'abreuveront tous les grands penseurs de
I'antiquité.

La morale de Krishna n'était pas moins pure :

« Les maux dont nous affligeons notre prochain nous poursuivent, ainsi que
notre ombre suit notre corps. - Les oeuvres inspirées par l'amour de nos
semblables sont celles qui péseront le plus dans la balance céleste. - Si tu
fréquentes les bons, tes exemples seront inutiles ; ne crains pas de vivre parmi les
méchants pour les ramener au bien. - L'nomme vertueux est semblable a I'arbre
gigantesque dont l'ombrage bienfaisant donne aux plantes qui l'entourent la
fraicheur et la vie. »

Son langage s'élevait au sublime lorsqu'il parlait d'abnégation et de
sacrifice :

« L'honnéte homme doit tomber sous les coups des méchants comme l'arbre
santal qui, lorsqu'on I'abat, parfume la hache qui I'a frappé. »

Lorsque des sophistes lui demandaient de leur expliquer la nature de
Dieu, il répondait :

« L'infini et l'espace peuvent seuls comprendre l'infini. Dieu seul peut
comprendre Dieu. »

Il disait encore :

« Rien de ce qui Est ne peut périr, car tout ce qui Est est contenu en Dieu.
Aussi, les sages ne pleurent ni les vivants ni les morts. Car, jamais je n'ai cessé
d'étre, ni toi, ni aucun homme, et jamais nous ne cesserons d'étre, nous tous, au-
dela de la vie présentelZl »

Au sujet de la communication avec les Esprits :

« Longtemps avant qu'elles se dépouillent de leur enveloppe mortelle, les ames
qui n'ont pratiqué que le bien acquierent la faculté de converser avec les ames qui
les ont précédées dans la vie spirituelle (swarga) »

6  Baghavadgita.
7 Mahabarata, trad. H. Fauche.
8  Baghavadgita.



L'INDE 17

C'est ce que les brahmes affirment encore de nos jours par la doctrine
des Pitris. De tous temps, I'évocation des morts a été une des formes de
leur liturgie.

Tels sont les principaux points de I'enseignement de Krishna, que I'on
retrouve dans les livres sacrés conservés au fond des sanctuaires du sud
de I'Indoustan.

Dans le principe, lI'organisation sociale de I'Inde fut calquée par les
brahmes sur leurs conceptions religieuses. lls divisérent la société en
trois classes, d'apres le systeme ternaire; mais, peu a peu, cette
organisation dégénéra en privileges sacerdotaux et aristocratiques.
L'heérédité imposa ses bornes étroites et rigides aux aspirations de tous.
La femme, libre et honorée aux temps védiques, devint esclave. La
société se figea dans un moule inflexible, et la décadence de I'Inde en fut
la conséquence inévitable. Peétrifiée dans ses castes et dans ses dogmes,
elle s'est endormie de ce sommeil léthargique, image de la mort, que le
tumulte des invasions étrangeres n'a méme pas troublé. Se réveillera-t-
elle jamais ? L'avenir seul pourra le dire.

Les brahmes, apres avoir établi I'ordre et organisé la sociéte, ont perdu
I'Inde par exces de compression. De méme, ils ont Oté toute autorité
morale a la doctrine de Krishna, en I'enveloppant de formes grossieres et
matérielles. Si I'on ne considere que le c6té extérieur et vulgaire du
Brahmanisme, ses prescriptions puériles, son cérémonial pompeux, ses
rites compliqués, les fables et les images dont il est si prodigue, on est
porté a ne voir en lui qu'un amas de superstitions. Mais ce serait une
faute de le juger seulement d'apres ses apparences extérieures. Dans le
Brahmanisme, comme dans toutes les religions antiques, il faut faire
deux parts. L'une est celle du culte et de I'enseignement vulgaire, remplis
de fictions qui captivent le peuple et aident a le conduire dans les voies
de la servitude. A cet ordre d'idées se rattache le dogme de la
métempsycose, ou renaissance des ames coupables dans les corps
d'animaux, d'insectes ou de plantes, épouvantail destiné a terroriser les
faibles, systeme habile qu'a imité le Catholicisme dans sa conception des
mythes de Satan, de I'enfer et des supplices éternels.

Autre chose est I'enseignement secret, la grande tradition ésotérique,
qui fournit sur I'dme, sur ses destinées, sur la cause universelle, les
spéculations les plus élevées et les plus pures. Pour les recueillir, il faut



18 APRES LA MORT

pénetrer le mystere des pagodes, fouiller les manuscrits qu'elles
renferment, interroger les brahmes savants.

*

* *

Environ six cents ans avant l'ere du Christ, un fils de roi, Cakya-
Mouni ou le Bouddha, fut frappé d'une profonde tristesse, d'une
Immense pitié a la vue des souffrances des hommes. La corruption avait
envahi I'Inde par suite de l'altération des traditions religieuses et des
abus d'une théocratie avide de domination. Renongant aux grandeurs, a
la vie fastueuse, le Bouddha quitte son palais et s'enfonce dans la forét
silencieuse. Apres de longues années de meéditation, il reparait, apportant
au monde asiatique, sinon une croyance nouvelle, du moins une nouvelle
expression de la Loi.

D'aprés le Bouddhismep] la cause du mal, de la douleur, de la mort et
de la renaissance, c'est le désir. C'est lui, c'est la passion qui nous attache
aux formes matérielles et éveille en nous mille besoins sans cesse
renaissants, jamais assouvis, qui deviennent autant de tyrans. Le but
elevé de la vie est d'arracher I'ame aux enlacements du désir. On vy
parvient par la réflexion, l'austérité, le détachement graduel de toutes les
choses terrestres, par le sacrifice du moi, par I'affranchissement de toutes
les servitudes de la personnalité et de I'égoisme. L'ignorance est le mal
souverain, d'ou decoulent la souffrance et la misére ; et le premier moyen
d'améliorer la vie dans le présent et dans l'avenir, c'est d'acquérir la
connaissance.

La connaissance comprend la science de la nature, visible et invisible,
I'étude de I'hnomme et celle des principes des choses. Ceux-ci sont
absolus et éternels. Le monde, sorti par sa propre activité d'un état
uniforme, est dans une évolution continue. Les étres, descendus du
Grand Tout, afin de résoudre le probleme de la perfection, inséparable
de I'état de liberte, sont en voie de retour vers le bien parfait. Ils ne
pénetrent dans le monde de la forme que pour y travailler a
I'accomplissement de leur oeuvre de perfectionnement et d'élévation. Ils

9 Léon de Rosny, le Bouddhisme ; Burnouf, la Science des religions.



L'INDE 19

peuvent le réaliser par la science, dit un Oupanichad ; ils peuvent
I'accomplir par I'amour, dit un Pourana.

La science et I'amour sont les deux facteurs essentiels de l'univers.
Tant que I'étre n'a pas acquis I'amour, il est condamné a poursuivre la
chaine des réeincarnations terrestres.

Sous l'influence d'une telle doctrine, I'instinct égoiste voit se resserrer
peu a peu son cercle d'action. L'étre apprend a embrasser dans un méme
amour tout ce qui Vit et respire. Et ce n'est encore la qu'une étape de son
evolution. Celle-ci doit le conduire a ne plus aimer que I'éternel principe
d'oll émane tout amour et ou tout amour doit nécessairement revenir. Cet
état est celui de Nirvana.

Cette expression, diversement commentée, a causé bien des
malentendus. Suivant la doctrine secréte du Bouddhismelo] le Nirvana
n'est pas, comme l'enseignent I'Eglise du Sud et le grand prétre de
Ceylan, la perte de l'individualité, I'évanouissement de I'étre dans le
néant ; c'est la conquéte, par I'ame, de la perfection, I'affranchissement
definitif des transmigrations et des renaissances au sein des humanités.

Chacun fait sa destinée. La vie présente, avec ses joies et ses douleurs,
n'est que la conséquence des bonnes ou des mauvaises actions
accomplies librement par I'étre dans ses existences antérieures. Le
présent s'explique par le passé, non seulement pour le monde pris dans
son ensemble, mais pour chacun des étres qui le composent. On appelle
Karma la somme des mérites ou des demérites acquis par I'étre. Ce
karma est pour lui, a tout instant de son évolution, le point de départ de
I'avenir, la cause de toute justice distributive :

« Moi, Bouddhaltl] qui ai pleuré avec toutes les larmes de mes fréres,
dont le coeur a été brisé par la douleur de tout un monde, je souris et je
suis content, car la liberté est. O vous qui souffrez, sachez. Je vous
montre la vérité. Tout ce que nous sommes est le résultat de ce que nous
avons pensé. Cela est fondé sur nos pensées; cela est fait de nos
pensées. Si un homme parle et agit d'apres une pensée pure, le bonheur
le suit comme une ombre. La haine n'a jamais été apaisée par la haine.
La haine n'est vaincue que par I'amour. Comme la pluie passe a travers

10 Sinnet, le Bouddhisme ésotérique.
11 Dhammapada.



20 APRES LA MORT

une maison mal couverte, la passion passe a travers un esprit peu
reflechi. Par la réflexion, par la retenue, par la domination de Soi-
méme, I'hnomme se fait une ile qu'aucun orage ne peut ravager. L'homme
revient moissonner les choses qu'il a semées. Ceci est la doctrine du
Karma. »

La plupart des religions nous recommandent le bien en vue d'une
récompense céleste. Il y a 1a un mobile égoiste et mercenaire, que I'on ne
retrouve pas au méme degré dans le Bouddhisme. Il faut pratiquer le
bien, dit Léon de Rosnyf?] parce que le bien est le but supréme de la
nature. C'est en se conformant aux exigences de cette loi que l'on
acquiert la seule satisfaction veritable, la plus belle que puisse godter
I'étre dégageé des entraves de la forme et des attractions du désir, causes
continuelles de déception et de souffrance.

La compassion du bouddhiste, sa charité s'étendent a tous les étres.
Tous, a ses yeux, sont destinés au Nirvana. Et, par les étres, il faut
entendre les animaux, les végetaux et méme les corps inorganiques.
Toutes les formes de vie s'enchainent suivant la loi grandiose de
I'évolution et du transformisme. Nulle part la vie n'est absente dans
I'univers. La mort n'est qu'une illusion, un des agents qui permettent un
renouvellement incessant et d'incessantes transformations. L'enfer - pour
les initiés a la doctrine ésotérique - n'est autre chose que le remords et
I'absence d'amour. Le purgatoire est partout ou se rencontre la forme et
ou évolue la matiere. Il est sur notre globe aussi bien que dans les
profondeurs du firmament étoilé.

Le Bouddha et ses disciples pratiquaient le Dhyana ou la
contemplation, I'extase. L'esprit, dans cet état d'exaltation, communique
avec les ames qui ont quitté la terref3]

Le Bouddhisme exotérique ou vulgaire, refoulé vers le VI° siecle aux
deux extréemités de I'Inde, apres des luttes sanglantes provoquées par les
brahmes, a subi des vicissitudes diverses et de nombreuses
transformations. Une de ses branches ou églises, celle du Sud, dans
certaines de ses interprétations, semble incliner vers l'athéisme et le
matérialisme. Celle du Thibet est restée déiste et spiritualiste. Le

12 | .a Morale du Bouddhisme.
13 Eug. Bonnemére, I'Ame et ses manifestations.



L'INDE 21

Bouddhisme est devenu en outre la religion du plus vaste empire du
monde, la Chine. Ses fideles composent aujourd’hui le tiers de la
population du globe. Mais dans tous les milieux ou il s'est répandu, de
I'Oural au Japon, ses traditions primitives se sont voilées, altérées. La,
comme ailleurs, les formes matérielles du culte ont étouffé les hautes
aspirations de la pensée ; les rites, les cérémonies superstitieuses, les
vaines formules, les offrandes, les tonneaux et moulins a prieres ont
remplacé I'enseignement moral et la pratique des vertus4]

Cependant, les principaux enseignements du Bouddha ont été
conservés dans les Soutrasf5]

Des sages, heritiers de la science et des pouvoirs des anciens ascetes,
possédent aussi, dit-onfl6] la secréte doctrine dans son intégralité. lls
auraient fixe leur demeure loin des foules humaines, sur les plateaux
éleves, d'ou la plaine de I'Inde apparait, vague et lointaine, comme dans
un réve. C'est dans la pure atmosphere et le silence des solitudes
gu'habiteraient les Mahatmas. Possesseurs des secrets qui permettent de
deéfier la douleur et la mort, ils passeraient leurs jours dans la méditation,
en attendant I'neure problématique ou I'état moral de I'humanité rendra
possible la divulgation de leurs arcanes. Malheureusement, aucun fait
bien authentique n'est venu jusqu'ici confirmer ces affirmations. La
preuve de I'existence des Mahatmas est encore a faire.

Depuis vingt ans, de grands efforts ont été tentés pour répandre la
doctrine bouddhique en Occident. Notre race, avide de mouvement, de
lumiere et de liberté, semble peu disposée a s'assimiler cette religion du
renoncement, dont les peuples orientaux ont fait une doctrine
d'anéantissement volontaire et d'affaissement intellectuel. Le
Bouddhisme est resté dans notre Europe le domaine de quelques lettres.
L'ésotérisme thibétain est en honneur parmi eux. Sur certains points,
celui-ci ouvre a l'esprit humain des perspectives étranges. La théorie des
jours et des nuits de Brahma, Manvantara et Pralaya, renouvelée des
anciennes religions de I'Inde, parait bien un peu en contradiction avec
I'idée du Nirvana.

14 G. Bousquet, Revue des Deux Mondes, 15 mars 1870.
15 Le Lalita Vistara, traduction Foucaux ; le Lotus de la Bonne Loi, traduction Eug. Burnouf.
16 Sinnet, le Bouddhisme ésotérique.



22 APRES LA MORT

En tous cas, ces périodes immenses de diffusion et de concentration, a
I'issue desquelles la grande Cause premiére absorbe tous les étres et reste
seule, immobile, endormie, sur les mondes dissous, jettent la pensée dans
une sorte de vertige. La théorie des sept principes constitutifs de
I'homme, celle des sept planétedl?, sur lesquelles se déroule la ronde de
vie dans son mouvement ascensionnel, constituent aussi des vues
originales et sujettes a examen.

Une chose domine cet enseignement. La loi de charité proclamée par
le Bouddha est un des plus puissants appels au bien qui aient retenti en
ce monde ; mais, suivant I'expression de Léon de Rosny[8] « cette Loi
calme, cette Loi vide, parce qu'elle ne prend rien pour appui, est restée
inintelligible pour la majorité des hommes dont elle révolte les appétits,
auxquels elle ne promet pas le genre de salaire qu'ils veulent recevoir ».

Le Bouddhisme, malgré ses taches et ses ombres, n'en reste pas moins
une des plus grandes conceptions religieuses qui aient paru en ce monde,
une doctrine toute d'amour et d'égalité, une réaction puissante contre la
distinction des castes établie par les brahmes. Elle offre sur certains
points des analogies frappantes avec I'Evangile de Jésus de Nazareth.

I1l. - L'EGYPTE.

17 Au lieu des sept, seules connues des anciens, on en compte huit principales dans notre
systeme solaire. L'existence d'une neuviéme et d'autres encore est soupconnée au-dela de
Neptune, par suite des perturbations subies par cette planéte.

18 Léon de Rosny, la Morale du Bouddhisme.



L'EGYPTE 23

Aux portes du desert, les temples, les pylones, les pyramides se
dressent, forét de pierres, sous un ciel de feu. Les sphinx contemplent la
plaine, accroupis et réveurs, et les nécropoles, taillées dans le roc,
ouvrent leurs seuils profanés au bord du fleuve silencieux. C'est
I'Egypte, terre étrange, livre vénérable, dans lequel I'homme moderne
commence a peine a épeler le mystére des ages, des peuples et des
religions?]

L'Inde, disent la plupart des orientalistes, a communiqué a I'Egypte sa
civilisation et sa foi ; d'autres erudits affirment qu'a une époque reculée
la terre d'Isis possédait déja ses traditions propres. Elles étaient I'héritage
d'une race éteinte, la race rouge, venue de l'ouestpd] que des luttes
formidables contre les blancs, et des cataclysmes géologiques ont
presque anéantie. Le temple et le sphinx de Giseh, antérieurs de
plusieurs milliers d'annéesPl] & la grande pyramide et élevés par les
rouges vers I'endroit ou le Nil se joignait alors & la merp2] sont deux des
rares monuments gue ces temps lointains nous ont légués.

La lecture des steles, celle des papyrus recueillis dans les tombeaux,
permettent de reconstituer I'histoire de I'Egypte, en méme temps que
cette antique doctrine du Verbe-Lumiére, divinité a la triple nature, a la
fois intelligence, force et matiére ; esprit, ame et corps, qui offre une
analogie parfaite avec la philosophie de I'Inde. Ici, comme Ia, on
retrouve, sous la gangue grossiére des cultes, la méme pensée cachée.
L'ame de I'Egypte, le secret de sa vitalité, de son role historique, c'est la
doctrine occulte de ses prétres, voilée soigneusement sous les mysteres
d'Isis et d'Osiris, et etudiée au fond des temples par des initiés de tous
rangs et de tous pays.

Les livres sacrés d'Hermes exprimaient, sous des formes austeres, les
principes de cette doctrine. Ils formaient une vaste encyclopédie. On y
trouvait classees toutes les connaissances humaines. Tous ne sont pas

19 voir les travaux de Frangois Lenormant et de Maspéro.

20 voir Ed. Schuré, les Grands Initiés (p. 116), les découvertes de Leplongeon et H. Saville
dans le Centre-Amérique, et les travaux de Roisel et d'Arbois de Jubainville sur les Atlantes.

21 Une inscription du temps de la quatriéme dynastie (4.000 ans avant J.-C.) rapporte que I'on
retrouva a cette époque, prés du grand sphinx, un temple enfoui sous les sables et « dont
I'origine se perdait dans la nuit des temps ». (Fr. Lenormant, Histoire d'Orient, t. Il, p. 55.)

22 | e delta actuel a été formé par les alluvions successives déposées par le Nil.



24 APRES LA MORT

parvenus jusqu'a nous. La science religieuse de I'Egypte nous a été
surtout restituée par la lecture des hiéroglyphes. Les temples, eux aussi,
sont des livres, et I'on peut dire de la terre des Pharaons que les pierres y
ont une Voix.

Le premier parmi les savants modernes, Champollion découvrit trois
sortes d'écriture dans les manuscrits et sur les monuments égyptiensp3|
Par la fut confirmée l'opinion des anciens, que les prétres d'Isis
employaient trois ordres de caracteres : les premiers, démotiques, étaient
simples et clairs ; les seconds, hiératiques, avaient un sens symbolique
ou figuré ; les autres étaient des hiéroglyphes. C'est ce que Héraclite
exprimait par les termes de parlant, de signifiant et de cachant.

Les hiéroglyphes avaient un triple sens et ne pouvaient étre déchiffrés
sans clef. On appliquait a ces signes la loi d'analogie qui régit les trois
mondes, naturel, humain et divin, et permet d'exprimer les trois aspects
de toutes choses par des combinaisons de nombres et de figures qui
reproduisent la symétrie harmonieuse et I'unité de l'univers. Ainsi, dans
un méme signe, l'adepte lisait a la fois les principes, les causes et les
effets, et ce langage avait pour lui une puissance extraordinaire.

Le prétre, sorti de tous les rangs de la société, méme des plus infimes,
était le véritable maitre de I'Egypte ; les rois, choisis et initiés par lui, ne
gouvernaient la nation qu'a titre de mandataires. De hautes vues, une
profonde sagesse présidaient aux destinées de ce pays. Au milieu du
monde barbare, entre I'Assyrie féroce et I'Afrique sauvage, la terre des
pharaons était comme une T1le battue des flots, ou se conservaient les
pures doctrines, toute la science secréte du monde ancien. Les sages, les
penseurs, les conducteurs de peuples, Grecs, Hébreux, Phéniciens,
Etrusques, venaient s'y instruire.

Par eux, la pensée religieuse se répandait des sanctuaires d'lsis sur
toutes les plages de la Méditerranée, allant faire éclore des civilisations
diverses, dissemblables méme, suivant le caractére des peuples qui la
recevaient, devenant monotheéiste en Judée avec Moise, polythéiste en
Grece avec Orphée, mais toujours uniforme dans son principe caché.

Le culte populaire d'Isis et d'Osiris n'était qu'un brillant mirage offert a
la foule. Sous la pompe des spectacles et des cérémonies publiques se

23 champollion, I'Egypte sous les Pharaons.



L'EGYPTE 25

cachait le véritable enseignement, donné dans les petits et les grands
mysteres. L'initiation était entourée de nombreux obstacles et de réels
dangers. Les épreuves physiques et morales étaient longues et
multipliées. On exigeait le serment du silence, et la moindre indiscrétion
était punie de mort. Cette discipline redoutable donnait a la religion
secrete et a l'initiation une force, une autorité incomparables. A mesure
que l'adepte avancait dans sa voie, les voiles s'écartaient, la lumiére se
faisait plus brillante, les symboles devenaient vivants et parlants.

Le sphinx, téte de femme sur un corps de taureau, avec des griffes de
lion et des ailes d'aigle, c'était I'image de I'étre humain, émergeant des
profondeurs de l'animalité pour atteindre sa condition nouvelle. La
grande énigme, c'était I'nomme, portant en lui les traces sensibles de son
origine, résumant tous les éléments et toutes les forces de la nature
inférieure.

Les dieux bizarres, a tétes d'oiseaux, de mammiféres, de serpents,
etaient d'autres symboles de la vie, dans ses multiples manifestations.
Osiris, le dieu solaire, et Isis, la grande nature, étaient partout célébreés ;
mais, au-dessus d'eux, il était un dieu innommeé, dont on ne parlait qu'a
VOix basse et avec crainte.

Le néophyte devait apprendre avant tout a se connaitre. L'hiérophante
lui tenait ce langage :

« O ame aveugle, arme-toi du flambeau des mysteres et, dans la nuit terrestre, tu
découvriras ton double lumineux, ton ame céleste. Suis ce guide divin et qu'il soit
ton génie, car il tient la clef de tes existences passées et futuresp4] »

A la fin de ses épreuves, brisé par les émotions, ayant cotoyé dix fois
la mort, I'initié voyait s'approcher de lui une image de femme, portant un
rouleau de papyrus.

« Je suis ta soeur invisible, disait-elle, je suis ton &me divine, et ceci est le livre
de ta vie. Il renferme les pages pleines de tes existences passées et les pages

blanches de tes vies futures. Un jour, je les déroulerai devant toi. Tu me connais
maintenant. Appelle-moi et je viendrai ! »

Enfin, sur la terrasse du temple, sous le ciel étoilé, devant Memphis ou
Thebes endormies, le prétre racontait a l'adepte la vision d'Hermes,

24 Appel aux initiés, d'aprés le Livre des Morts.



26 APRES LA MORT

transmise oralement de pontife en pontife et gravee en signes
hiéroglyphiques sur les voltes des cryptes souterraines.

Un jour, Hermes vit I'espace et les mondes, et la vie qui s'épanouit en
tous lieux. La voix de la lumiere qui emplissait I'infini lui révéla le divin
mystere :

« La lumiere que tu as vue, c'est I'intelligence divine qui contient toute chose en
puissance et renferme les modéles de tous les étres. Les ténebres, c'est le monde
matériel ou vivent les hommes de la terre. Mais le feu qui jaillit des profondeurs,
c'est le Verbe divin ; Dieu est le Pére, le Verbe est le Fils, leur union, c'est la Vie.

« Quant a l'esprit de I'nomme, sa destinée a deux faces: captivité dans la
matiere, ascension dans la lumiere. Les ames sont filles du ciel, et leur voyage est
une épreuve. Dans l'incarnation, elles perdent le souvenir de leur origine céleste.
Captivées par la matiere, enivrées par la vie, elles se précipitent comme une pluie
de feu, avec des frissons de volupté, a travers les régions de la souffrance, de
I'amour et de la mort, jusque dans la prison terrestre ou tu gémis toi-méme et ou la
vie divine te parait un vain réve.

« Les ames basses et méchantes restent enchainées a la terre par de multiples
renaissances, mais les ames vertueuses remontent a coups d'ailes vers les sphéres
supérieures, ou elles recouvrent la vue des choses divines. Elles s'en imprégnent
avec la lucidité de la conscience éclairée par la douleur, I'énergie de la volonté
acquise dans la lutte. Elles deviennent lumineuses, car elles possédent le divin en
elles-mémes et le rayonnent dans leurs actes. Raffermis donc ton coeur, & Hermes,
et rassérene ton esprit obscurci, en contemplant ces vols d'dames remontant
I'échelle des spheres qui conduit au Pére, la ou tout s'acheve, ou tout commence
éternellement. Et les sept sphéres dirent ensemble : Sagesse ! Amour ! Justice !

Beaute ! Splendeur ! Science ! Immortalité 1515

Le pontife ajoutait :

« Médite cette vision. Elle renferme le secret de toutes choses. Plus tu
apprendras a la comprendre, plus tu verras s'étendre ses limites. Car la méme loi
organique gouverne tous les mondes.

« Mais le voile du mystére recouvre la grande vérite. La totale connaissance ne
peut étre révélée qu'a ceux qui ont traversé les mémes épreuves que nous. Il faut
mesurer la vérité selon les intelligences ; la voiler aux faibles, qu'elle rendrait
fous ; la cacher aux méchants, qui en feraient une arme de destruction. Renferme-
la dans ton coeur et qu'elle parle par ton oeuvre. La science sera ta force ; la loi,
ton glaive, et le silence, ton bouclier. »

25 \/oir le Pimander, le plus authentique des Livres d'Hermés Trismégiste.



L'EGYPTE 27

La science des prétres d'Egypte dépassait sur bien des points la science
actuelle. lls connaissaient le magnétisme, le somnambulisme,
guérissaient par le sommeil provoqué et pratiquaient largement la
suggestion. C'est ce qu'ils nommaient la magieps]

L'initié n'avait pas de but plus élevé que la conquéte de ces pouvoirs,
dont I'embléme était la couronne des mages.

« Sache, lui disait-on, ce que signifie cette couronne. Toute volonté qui s'unit a
Dieu pour manifester la verité et opérer la justice entre, des cette vie, en
participation de la puissance divine sur les étres et sur les choses, récompense
éternelle des esprits affranchis. »

Le génie de I'Egypte fut submergé par le flot des invasions. L'école
d'Alexandrie en recueillit quelques parcelles, qu'elle transmit au
Christianisme naissant. Mais, avant elle, les initiés grecs avaient fait
pénétrer dans I'Hellade les doctrines hermétiques. C'est la que nous
allons les retrouver.

IV. - LA GRECE.

Parmi les peuples initiateurs, il n'en est pas dont la mission se
manifeste avec plus d'éclat que celle des peuples de I'Hellade. La Grece
a initié I'Europe a toutes les splendeurs du Beau. C'est de sa main
ouverte qu'est sortie la civilisation, et son génie, a vingt siecles de
distance, rayonne encore sur notre pays. Aussi, malgré ses déchirements,
ses luttes intestines, malgré sa déchéance finale, est-elle restée un sujet
d'admiration pour tous les ages.

La Grece a su traduire en un clair langage les beautés obscures de la
sagesse orientale. Elle les exprima dabord a l'aide de ces deux
harmonies celestes qu'elle rendit humaines : la musique et la poésie.
Orphée et Homere, des premiers, en ont fait entendre les accents a la
terre charmée.

Plus tard, ce rythme, cette harmonie que le génie naissant de la Gréce
avait introduits dans la parole et dans le chant, Pythagore, l'initié des
temples égyptiens, les reconnut partout dans l'univers, dans la marche

26 Diodore de Sicile et Strabon rapportent que les prétres de l'antique Egypte savaient
provoquer la clairvoyance, dans un but thérapeutique. Galien fait mention d'un temple, pres
de Memphis, célébre pour ses cures hypnotiques.



28 APRES LA MORT

des globes qui se meuvent, futures demeures de I'hnumanité, au sein des
espaces ; dans l'accord des trois mondes, naturel, humain et divin, qui se
soutiennent, s'équilibrent et se complétent, pour produire la vie. De cette
vision formidable découlait, pour lui, I'idée d'une triple initiation, par
laquelle I'nomme, instruit des principes éternels, apprenait, en s'épurant,
a se libérer des maux terrestres et a s'élever vers la perfection. De la tout
un systéeme d'éducation et de réforme, auquel Pythagore laissa son nom
et qui produisit tant de sages et de grands hommes.

Enfin Socrate et Platon, en popularisant les mémes principes, en les
répandant dans un plus large cercle, inaugurérent le regne de la science
ouverte, venant se substituer a I'enseignement secret.

Tel fut le role de la Grece dans I'histoire du développement de la
pensée. A toutes les époques, l'initiation a exercé une influence capitale
sur les destinees de ce pays. Ce n'est pas dans les fluctuations politiques
qui ont agité cette race mobile et impressionnable, qu'il faut chercher les
plus hautes manifestations du génie hellénique. Celui-ci n'avait son
foyer, ni dans la sombre et brutale Sparte, ni dans la brillante et frivole
Athénes, mais plutdt & Delphes, & Olympie, a Eleusis, refuges sacrés de
la pure doctrine. Il s'y révélait dans toute sa puissance par la célébration
des mysteres. La, penseurs, poetes, artistes, venaient recueillir
I'enseignement caché, qu'ils traduisaient ensuite a la foule en vivantes
images et en vers enflammés. Au-dessus des cités turbulentes, toujours
prétes a se déchirer, au-dessus des formes changeantes de la politique,
passant tour a tour de l'aristocratie a la démocratie et au régne des tyrans,
un pouvoir supréme dominait la Grece, le tribunal des Amphictyons, qui
siégeait a Delphes et se composait des initiés du degré supérieur. Lui
seul sauva I'Hellade aux heures de péril, en imposant silence aux
rivalités de Sparte et d'Athénes.

Déja au temps d'Orphée, les temples possédaient la science secrete.

« Ecoute, disait le maitre au néophyte ecoute les vérités qu'il faut taire a la
foule et qui font la force des sanctuaires. Dieu est un et toujours semblable a lui-
méme. Mais les dieux sont innombrables et divers ; car la Divinité est éternelle et
infinie. Les plus grands sont les ames des astres, etc.

« Tu es entré d'un coeur pur dans le sein des mystéres. L'heure solennelle est
venue ou je vais te faire pénétrer jusqu'aux sources de la vie et de la lumiere. Ceux

27 Hymnes orphiques.



LA GRECE 29

qui n'‘ont pas soulevé le voile épais qui recouvre aux yeux des hommes les
merveilles invisibles, ne sont pas devenus fils des Dieux. »

Aux mystes et aux initiés :

« Venez vous réjouir, vous qui avez souffert ; venez vous reposer, vous qui avez
lutté. Par vos souffrances passées, par I'effort qui vous améne, vous vaincrez, et, si
vous croyez aux paroles divines, vous avez déja vaincu. Car, apres le long circuit
des existences ténébreuses, vous sortirez enfin du cercle douloureux des
générations et vous vous retrouverez tous comme une seule &me dans la lumiére de
Dionysos

« Aimez, car tout aime. Mais aimez la lumiere, et non les ténébres. Souvenez-
vous du but pendant le voyage. Quand les ames retournent dans la lumiere, elles
portent, comme des taches hideuses sur leur corps éthére, toutes les fautes de leur
vie... Et, pour les effacer, il faut qu'elles expient et qu'elles reviennent sur la terre...
Mais les purs, mais les forts s'en vont dans le soleil de Dionysos. »

*

* *

Une imposante figure domine le groupe des philosophes grecs. C'est
Pythagore, celui des fils d'lonie qui sut le premier coordonner, mettre en
lumiere les doctrines secretes de I'Orient, en faire une vaste syntheése qui
embrassait a la fois la morale, la science et la religion. Son académie de
Crotone fut une école admirable d'initiation laique, et son oeuvre, le
prélude de ce grand mouvement d'idées qui, avec Platon et Jésus, allait
remuer les couches profondes de la société antique et porter ses ondes
jusqu'aux extremités du continent.

Pythagore avait étudié pendant trente années en Egypte. A de vastes
connaissances, il joignait cette intuition merveilleuse, sans laquelle
I'observation et le raisonnement ne suffisent pas toujours a découvrir la
vérité. Grace a ces qualités, il put élever le magnifiqgue monument de la
science ésotérique, dont nous ne pouvons nous dispenser de retracer ici
les lignes essentielles :

« L'essence en soi se dérobe a I'homme, disait la doctrine pythagoricienne@
L'homme ne connait que les choses de ce monde, ou le fini se combine avec

28 Selon I'expression de Pythagore, Apollon et Dionysos sont deux révélations du Verbe de
Dieu, qui se manifeste éternellement dans le monde.

29 Ed. Schuré, les Grands Initiés, Pythagore, p. 329.



30 APRES LA MORT

I'infini. Comment peut-il les connaitre ? Parce qu'il y a entre lui et les choses une
harmonie, un rapport, un principe commun, et ce principe leur est donné par 1'Un,
qui leur fournit avec leur essence la mesure et I'intelligibilite.

« Votre étre a vous, votre ame est un petit univers. Mais elle est pleine de
tempétes et de discordes. Il sagit d'y réaliser l'unité dans I'harmonie. Alors
seulement Dieu descendra dans votre conscience, alors vous participerez a son
pouvoir et vous ferez de votre volonté la pierre du foyer, l'autel d'Hestia, le tréne
de Jupiter. »

Les pythagoriciens appelaient esprit ou intelligence la partie active et
immortelle de I'étre humain. L'ame, c'était pour eux l'esprit, enveloppé de
son corps fluidique, éthéré. La destinée de Psyche, I'ame humaine, sa
descente et sa captivité dans la chair, ses souffrances et ses luttes, sa
réascension graduelle, son triomphe sur les passions et son retour final a
la lumiére, tout cela constituait le drame de la vie, représenté dans les
mystéres d'Eleusis comme I'enseignement par excellence.

Selon PythagorePo] I'évolution matérielle des mondes et I'évolution
spirituelle des ames sont paralléles, concordantes et s'expliquent l'une
par l'autre. La grande ame, répandue dans la nature, anime la substance
qui vibre sous son impulsion et produit toutes les formes et tous les étres.
Les étres conscients, par de longs efforts, se dégagent de la matiére,
qu'ils dominent et gouvernent a leur tour, se liberent et se perfectionnent
a travers leurs existences innombrables. Ainsi l'invisible explique le
visible, et le développement des créations matérielles est la
manifestation de I'Esprit divin.

Si I'on recherche dans les traités de physique des anciens leur pensée
sur la structure de l'univers, on se trouve en présence de données
grossieres et arriérées; mais ce ne sont la que des allégories.
L'enseignement secret donnait sur les lois de l'univers des notions
autrement élevées. Aristote nous dit que les pythagoriciens connaissaient
le mouvement de la terre autour du soleil. L'idee de la rotation terrestre
est venue a Copernic en apprenant par un passage de Cicéron
qu'Hycétas, disciple de Pythagore, avait parlé du mouvement diurne du
globe. Au troisieme degré de [linitiation, on enseignait le double
mouvement de la terre.

30 Voir Vers dorés de Pythagore, traduction de Fabre d'Olivet ; Pythagore et la Philosophie
pythagoricienne, par Chaignet.



LA GRECE 31

Comme les prétres d'Egypte, ses maitres, Pythagore savait que les
planétes sont nées du soleil et qu'elles tournent autour de lui, que chaque
étoile est un soleil éclairant d'autres mondes et composant, avec son
cortege de sphéres, autant de systemes sidéraux, autant d'univers régis
par les mémes lois que le nbtre. Mais ces notions n'étaient jamais
confiees a [I'écriture. Elles constituaient I'enseignement oral,
communiqué sous le sceau du secret. Le vulgaire ne les aurait pas
comprises ; on les et considérées comme contraires a la mythologie et,
par suite, sacrilégespl]

La science secréte enseignait aussi qu'un fluide impondérable s'étend
partout, pénétre tout. Agent subtil, sous l'action de la volonté, il se
modifie et se transforme, s'affine et se condense suivant la puissance et
I'élévation des @mes, qui se servent de lui et tissent leur vétement astral
dans sa substance. C'est le trait d'union entre I'esprit et la matiere, et tout,
les pensées, les événements, se grave en lui, s'y reflete comme des
images dans un miroir. Par les propriétées de ce fluide, par l'action
qu'exerce sur lui la volonté, s'expliquent les phénomenes de la
suggestion et de la transmission des pensées. Les anciens l'appelaient,
par allégorie, le voile mystérieux d'Isis ou le manteau de Cybele qui
enveloppe tout ce qui vit. Ce méme fluide sert de moyen de
communication entre le visible et I'invisible, entre les hommes et les
ames desincarnees.

La science de l'occulte formait une des branches les plus importantes
de l'enseignement réserve. Elle avait su dégager de l'ensemble des
phénomenes la loi des rapports qui unissent le monde terrestre au monde
des Esprits. Elle développait avec méthode les facultés transcendantes de
I'ame humaine et lui rendait possibles la lecture de la pensée et la vue a
distance. Les faits de clairvoyance et de divination produits par les
oracles des temples grecs, les sibylles et les pythonisses, sont attestés par
I'histoire. Beaucoup d'esprits forts les considerent comme apocryphes.
Sans doute, il faut faire la part de I'exagération et de la légende, mais les
découvertes récentes de la psychologie expérimentale nous ont montré
qu'il y avait dans ce domaine autre chose qu'une vaine superstition. Elles
nous engagent a étudier avec plus d'attention un ensemble de faits qui,

31 voir Ed. Schuré, les Grands Initiés.



32 APRES LA MORT

dans l'antiquite, reposait sur des principes fixes et faisait I'objet d'une
science profonde et étendue.

Ces facultés ne se rencontrent, en géneéral, que chez des étres d'une
pureté et d'une élévation de sentiments extraordinaires ; elles exigent une
préparation longue et minutieuse. Delphes a possédé de tels sujets. Les
oracles rapportés par Hérodote, a propos de Crésus et de la bataille de
Salamine, le prouvent. Plus tard, des abus se mélérent a ces pratiques. La
rareté des sujets rendit les prétres moins scrupuleux dans leur choix. La
science divinatoire se corrompit et tomba en désuétude. Selon Plutarque,
sa disparition fut considérée par toute la société antique comme un grand
malheur.

Toute la Grece croyait a l'intervention des Esprits dans les choses
humaines. Socrate avait son daimon ou génie familier. Lorsque, a
Marathon et a Salamine, les Grecs en armes repoussaient I'effroyable
invasion des perses, ils étaient exaltés par la conviction que les
puissances invisibles soutenaient leurs efforts. A Marathon, les
Athéniens crurent voir deux guerriers, brillants de lumiére, combattre
dans leurs rangs. Dix ans plus tard, la Pythie, sous l'inspiration de
I'Esprit, indiqua a Thémistocle, du haut de son trépied, les moyens de
sauver la Grece.

Xerxes vainqueur, c'était I'Asie barbare se répandant sur I'Hellade,
étouffant son génie créateur, reculant de deux mille ans peut-étre
I'éclosion de la pensée dans son idéale beauté. Les Grecs, une poignee
d’hommes, défirent I'armée immense des Asiatiques, et, conscients du
secours occulte qui les assistait, c'est a Pallas-Athéné, divinité tutélaire,
symbole de la puissance spirituelle, qu'ils adressaient leurs hommages,
sur ce roc de I'Acropole gqu'encadrent la mer éblouissante et les lignes
grandioses du Pentélique et de I'Hymette.

La participation aux mysteres avait beaucoup contribué a la diffusion
de ces idées. Elle développait chez les initiés le sentiment de l'invisible,
qui, de la, sous des formes altérées, se répandait parmi le peuple. Car
partout, en Gréce comme en Egypte et dans I'Inde, les mysteres
consistaient en une méme chose : la connaissance du secret de la mort, la
révelation des vies successives et la communication avec le monde
occulte. Ces enseignements et ces pratiques produisaient sur les ames
des impressions profondes. Ils leur procuraient une paix, une sérenite,
une force morale incomparables.



LA GRECE 33

Sophocle appelle les mysteres «les espérances de la mort », et
Aristophane écrit que ceux qui y prenaient part menaient une vie plus
sainte et plus pure. On refusait d'y admettre les conspirateurs, les
parjures, les débauchés.

Porphyre a dit :

« Notre &me doit étre, au moment de la mort, ce qu'elle était durant les mysteres,
c'est-a-dire exempte de passion, de colére, d'envie et de haine. »

Plutarque affirme en ces termes qu'on s'y entretenait avec les @mes des
defunts :

« Le plus souvent, d'excellents Esprits intervenaient dans les mysteres, quoique
parfois les pervers cherchassent a s'y introduire. »

Proclus ajouteB?:

« Dans tous les mysteres, les dieux (ce mot signifie ici tous les ordres d'Esprits)
montrent beaucoup de formes d'eux-mémes, apparaissent sous une grande variété
de figures et revétent la forme humaine. »

La doctrine ésotérique était un lien entre le philosophe et le prétre.
C'est ce qui explique leur entente commune et le role effacé du
sacerdoce dans la civilisation hellénique. Cette doctrine apprenait aux
hommes a dominer leurs passions et a développer en eux la volonté et
I'intuition. Par un entrainement graduel, les adeptes du degré supérieur
arrivaient a pénétrer certains secrets de la nature, a diriger a leur gré les
forces en action dans le monde, a produire des phénomenes d'apparence
surnaturelle, mais qui étaient simplement la manifestation de lois
physiques inconnues du vulgaire.

Socrate et aprés lui Platon continuérent, dans I'Attique, I'oeuvre de
Pythagore. Socrate, voulant garder la liberté d'enseigner a tous les
verités que sa raison lui avait fait découvrir, ne se fit jamais initier.
Aprés sa mort, Platon passa en Egypte et y fut admis aux mystéres. II
revint s'aboucher avec les Pythagoriciens et fonda son académie. Mais sa
qualité d'initié ne lui permettait plus de parler librement, et, dans ses
oeuvres, la grande doctrine parait quelque peu voilée. Cependant, la
théorie des migrations de I'dme et de ses réincarnations, celle des

32 Commentaires de la République de Platon.



34 APRES LA MORT

rapports entre les vivants et les morts, se retrouvent dans le Phedre, le
Phédon et le Timee :

« Il est certain que les vivants naissent des morts, que les &mes des morts
renaissent encore. » (Phédre.)

On connait également la scene allégorique que Platon a placée a la fin
de la République. Un génie prend sur les genoux des Parques les sorts et
les diverses conditions humaines, et s'ecrie :

« Ames divines ! rentrez dans des corps mortels ; vous allez commencer une
nouvelle carriére. Voici tous les sorts de la vie. Choisissez librement ; le choix est
irrévocable. S'il est mauvais, n'en accusez pas Dieu. »

Ces croyances avaient pénétre dans le monde romain. De méme que
Cicéron dans le Songe de Scipion (ch. Il1I), Ovide en parle en ses
Métamorphoses (ch. XV). Au sixiéme livre de I'Enéide, de Virgile, Enée
retrouve son pére Anchise aux Champs Elyséens et apprend de lui la loi
des renaissances. Tous les grands auteurs latins disent que des génies
familiers assistent et inspirent les hommes de talent33] Lucain, Tacite,
Apulée, aussi bien que le Grec Philostrate, parlent fréeqguemment, dans
leurs oeuvres, de songes, d'apparitions et d'évocations des morts.

*

* *

En résumé, la doctrine secrete, mere des religions et des philosophies,
revét des apparences diverses dans le cours des ages, mais partout la
base en reste immuable. Née dans I'Inde et en Egypte, elle passe de la en
Occident avec le flot des migrations. Nous la trouverons dans tous les
pays occupeés par les Celtes. Cachée en Grece dans les mysteres, elle se
révele dans I'enseignement de maitres tels que Pythagore et Platon, sous
des formes pleines de séduction et de poésie. Les mythes paiens sont
comme un voile d'or qui drape dans ses replis les lignes pures de la
sagesse delphique. L'école d'Alexandrie en recueille les principes et les
infuse dans le sang jeune et impétueux du Christianisme.

Déja I'Evangile était illuminé par la science ésotérique des Esséniens,
autre branche d'initiés. La parole du Christ avait puisé a cette source,

33 Cicéron, De Univers., 2, Maury 87 ; Apulée, De Gen. Socrat. ; Ammien Marcellin, Hist., I,
20, c. 6.



LA GRECE 35

comme a une eau Vive et intarissable, ses images variées et ses envolées
puissantes. Ainsi, partout, a travers la succession des temps et les remous
des peuples, s'affirment l'existence et la perpétuité d'un enseignement
secret, qui se retrouve identique au fond de toutes les grandes
conceptions religieuses ou philosophiques. Les sages, les penseurs, les
prophetes des temps et des pays les plus divers y ont trouveé l'inspiration,
I'énergie qui fait accomplir de grandes choses, et transforme ames et
sociétés, en les poussant en avant dans la voie de I'évolution progressive.

Il y a la un grand courant spirituel qui se déroule dans les profondeurs
de I'nistoire. 1l semble sortir de ce monde invisible qui nous domine,
nous enveloppe, et ou vivent et agissent encore les Esprits de génie qui
ont servi de guides a I'hnumanité et n'ont jamais cessé de communiquer
avec elle.

V.- LA GAULE.

La Gaule a connu la grande doctrine. Elle I'a possédée sous une forme
originale et puissante, et elle a su en tirer des conséquences qui ont
échappé aux autres pays. « Il y a trois unités primitives, disaient les
Druides : Dieu, la Lumiére et la Liberté. » Alors que I'Inde était deja
organisée en castes immobiles, aux limites infranchissables, les
Institutions gauloises avaient pour bases I'égalité de tous, la communauté
des biens et le droit électoral. Aucun des autres peuples de I'Europe n'a
eu, au méme degré que nos peres, le sentiment profond de I'immortalite,
de la justice et de la liberté.

C'est avec vénération que nous devons étudier les tendances
philosophiques de la Gaule, car la Gaule est notre grande aieule, et nous
retrouvons en elle, fortement accusés, toutes les qualités et aussi tous les
défauts de notre race. Rien, dailleurs, n'est plus digne d'attention et de
respect que la doctrine des Druides, lesquels n'étaient pas des barbares,
comme on l'a cru a tort pendant des siecles.

Longtemps nous n'avons connu les Gaulois que d'aprés les auteurs
latins et les écrivains catholiques, qui doivent, a juste titre, nous étre
suspects. Ces auteurs avaient un intérét direct a denigrer nos aieux, a
travestir leurs croyances. César a écrit ses Commentaires avec l'intention
evidente de se rehausser aux yeux de la posteérite : cette oeuvre fourmille
d'inexactitudes, d'erreurs volontaires ; Pollion et Suétone le constatent.



36 APRES LA MORT

Les chrétiens ne voient dans les Druides que des hommes sanguinaires et
superstitieux, dans leur culte que des pratiques grossieres. Pourtant,
certains Péres de I'Eglise, Cyrille, Clément d'Alexandrie, Origéne,
distinguent avec soin les Druides de la foule des idolatres et leur
décernent le titre de philosophes. Parmi les auteurs antiques, Lucain,
Horace, Florus considéraient la race gauloise comme dépositaire des
mysteres de la naissance et de la mort.

Le progrés des études celtiquesp4] la publication des Triades et des
chants bardiquesP| nous permettent une plus juste appréciation des
croyances de nos péres. La philosophie des Druides, reconstituée dans
toute son ampleur, s'est trouvée conforme a la doctrine secrete de
I'Orient et aux aspirations des spiritualistes modernes. Comme eux, ils
affirmaient les existences progressives de I'dme a travers les mondes.
Cette doctrine virile inspirait aux Gaulois un courage indomptable, une
intrépidite telle qu'ils marchaient a la mort comme a une féte. Alors que
les Romains se couvraient d'airain et de fer, nos peres se dépouillaient de
leurs vétements et combattaient la poitrine nue. Ils s'enorgueillissaient de
leurs blessures et considéraient comme une lacheté d'user de ruse a la
guerre : de Ia, leurs échecs reitéres et leur chute finale.

Ils croyaient a la réincarnationBs]: leur certitude était si grande qu'ils se
prétaient de l'argent remboursable dans les vies a venir. Aux mourants,
ils confiaient des messages pour leurs amis défunts. Les dépouilles des
guerriers morts, disaient-ils, ne sont que des « enveloppes déchirées ». A
la grande surprise de leurs ennemis, ils les abandonnaient sur les champs
de bataille comme indignes de leur attention.

Les Gaulois ne connaissaient pas I'enfer. C'est ce dont Lucain les loue
en ces termes, dans le chant I° de la Pharsale :

« Pour vous, les ombres ne s'ensevelissent pas dans les sombres royaumes de
I'Erébe, mais I'ame s'envole animer d'autres corps dans des mondes nouveaux. La

34 voir Gatien Arnoult, Philosophie gauloise, t. 1° ; Henri Martin, t. 1° de I'Histoire de France ;
Adolphe Pictet, Bibliotheque de Geneve ; Alfred Dumesnil, Immortalité ; Jean Reynaud,
I'Esprit de la Gaule.

35 Cyfrinach Beirdd Inys Prydain (Mystéres des bardes de I'le de Bretagne), traduction Edward
Williams, 1794,

36 V. César, Commentaires, I. VI, ch. XIV : « Les druides veulent en premier lieu persuader
que les &mes ne meurent pas, mais, apres la mort, passent dans d'autres corps humains » (non
interire animas, sed ab aliis post mortem transire ad alios).



LA GAULE 37

mort n'est que le milieu d'une longue vie. lls sont heureux, ces peuples qui ne
connaissent pas la crainte supréme du trépas ! De la leur héroisme au milieu des
sanglantes mélées et leur mépris de la mort. »

Nos péres étaient chastes, hospitaliers, fideles a la foi jureée.

Nous trouvons dans l'institution des Druides la plus haute expression
du génie de la Gaule. Elle ne constituait pas un corps sacerdotal. Le titre
de druide équivalait a celui de sage, de savant. Il laissait a ceux qui le
portaient toute liberté de choisir leur tache. Quelques-uns, sous le nom
d'eubages, présidaient aux cérémonies du culte, mais la plupart se
consacraient a I'éducation de la jeunesse, a l'exercice de la justice, a
I'étude des sciences et de la poésie. L'influence politique des Druides
était grande, et leurs vues tendaient a réealiser l'unité de la Gaule. Ils
avaient institue, dans le pays des Carnutes, une assemblée annuelle ou se
réunissaient les députés des républiques gauloises et ou se discutaient les
questions importantes, les graves intéréts du pays. Les Druides se
recrutaient par voie d'élection. Il fallait vingt années d'études pour se
préparer a l'initiation.

Le culte s'accomplissait sous la voite des bois. Tous les symboles
étaient empruntés a la nature. Le temple, c'était la forét séculaire, aux
colonnes innombrables, aux domes de verdure que les rayons du soleil
percent de leurs fleches d'or, pour se jouer sur les mousses en mille
réseaux d'ombre et de lumiére. Les plaintes du vent, le frémissement des
feuilles I'emplissaient d'accents mystérieux qui impressionnaient I'ame et
la portaient a la réverie. L'arbre sacre, le chéne, était I'embléme de la
puissance divine ; le gui, toujours vert, celui de I'immortalité. Pour autel,
des blocs assemblés. « Toute pierre taillée est une pierre souillée, »
disaient ces penseurs austéeres. Aucun objet sorti de la main des hommes
ne deparait leurs sanctuaires. Les Gaulois avaient horreur des idoles et
des formes puériles du culte romain.

Afin que leurs principes ne fussent ni dénaturés, ni matérialisés par
des images, les Druides proscrivaient les arts plastiqgues et méme
I'enseignement écrit. Ils confiaient a la seule mémoire des bardes et des
initiés le secret de leur doctrine. De 13, la pénurie de documents relatifs a
cette époque.

Les sacrifices humains, tant reprochés aux Gaulois, n'étaient, pour la
plupart, que des exécutions de justice. Les Druides, a la fois magistrats
et justiciers, offraient les criminels en holocauste a la puissance supréme.



38 APRES LA MORT

Cing annees séparaient la sentence de l'exéecution. Dans les temps de
calamité, des victimes volontaires se livraient aussi en expiation.
Impatients de rejoindre leurs ainés dans les mondes heureux, de s'élever
vers le cercle de félicité, les Gaulois montaient gaiement sur la pierre du
sacrifice et recevaient la mort au milieu d'un chant d'allégresse. Mais ces
immolations étaient déja tombées en désuétude au temps de César.

Teutates, Esus, Gwyon n'étaient, dans le Panthéon gaulois, que la
personnification de la force, de la lumiere et de I'esprit. Au-dessus de
toutes choses, planait la puissance infinie que nos peres adoraient pres
des pierres consacrées, dans le majestueux silence des foréts. Les
Druides enseignaient l'unité de Dieu.

Selon les Triades, I'ame se forme au sein de I'abime, anoufn. Elle y
revét les aspects rudimentaires de la vie et n‘acquiert la conscience et la
liberté qu'apres avoir été longtemps en proie aux bas instincts. \Voici ce
que dit le chant du barde Taliésin, célebre dans toute la Gaule :

« Existant de toute ancienneté au sein des vastes océans, je ne suis point né d'un
pere et d'une mere, mais des formes élémentaires de la nature, des rameaux du
bouleau, du fruit des foréts, des fleurs de la montagne. J'ai joué dans la nuit, j'ai
dormi dans l'aurore ; j'ai éte vipére dans le lac, aigle sur les cimes, loup-cervier
dans la forét. Puis, marqué par Gwyon (esprit divin), par le sage des sages, jai
acquis I'immortalité. 1l s'est écoulé bien du temps depuis que j'étais pasteur. Jai
longtemps erré sur la terre avant de devenir habile dans la science. Enfin j'ai brillé
parmi les chefs supérieurs. Revétu des habits sacrés, jai tenu la coupe des
sacrifices. J'ai vécu dans cent mondes. Je me suis agité dans cent cercles??] »

L'ame, dans sa course immense, disaient les Druides, parcourt trois
cercles auxquels correspondent trois états successifs. Dans anoufn, elle
subit le joug de la matiere ; c'est la période animale. Puis elle pénetre
dans abred, cercle des migrations, que peuplent les mondes d'expiation
et d'épreuves ; la terre est un de ces mondes.

L'ame s'incarne bien des fois a leur surface. Au prix d'une lutte
incessante, elle se dégage des influences corporelles et quitte le cycle des
incarnations pour atteindre gwynfid, cercle des mondes heureux ou de la
felicité. La s'ouvrent les horizons enchanteurs de la spiritualité. Plus haut
encore se déploient les profondeurs de ceugant, cercle de l'infini, qui
enserre tous les autres et n'appartient qu'a Dieu. Loin de se rapprocher du

37 Barddas, cad. Goddeu.



LA GAULE 39

panthéisme, comme la plupart des doctrines orientales, le Druidisme s'en
éloignait par une conception toute différente de la Divinité. Sa
conception de la vie n'est pas moins remarquable.

D'aprées les Triades, I'étre n'est, ni le jouet de la fatalité, ni le favori
d'une grace capricieuse. Il prépare, édifie lui-méme ses destinées. Son
but n'est pas la recherche de satisfactions ephémeres, mais I'élévation par
le sacrifice et par le devoir accompli. L'existence est un champ de
bataille, ou le brave conquiert ses grades. Une telle doctrine exaltait les
qualités héroiques et épurait les moeurs. Elle était aussi éloignée des
puérilités mystiques que des sécheresses décevantes de la théorie du
néant ; elle semble cependant s'étre éloignée de la vérité sur un point ;
c'est en établissantp8] que I'ame coupable, en persévérant dans le mal,
peut perdre le fruit de ses travaux et retomber dans les degrés inférieurs
de la vie, redescendre dans les germes, d'ou il lui faudra recommencer sa
pénible et douloureuse ascension.

Toutefois, ajoutent les Triades, la perte de la mémoire lui permet de
reprendre la lutte sans étre entravée par les remords et les irritations du
passé. Dans Gwynfid, elle retrouve, avec tous ses souvenirs, l'unité de sa
vie ; elle en renoue les fragments épars dans la succession des temps.

Les Druides possédaient des connaissances cosmologiques fort
etendues. Ils savaient que notre globe roule dans I'espace, emporté dans
sa course autour du Soleil. C'est ce qui résulte de cet autre chant de
Taliésin, dit « le chant du mondep9]» :

« Je demanderai aux bardes, et pourquoi les bardes ne répondraient-ils pas ? Je
leur demanderai ce qui soutient le monde, pour que, privé de support, le monde ne
tombe pas. Mais qui pourrait lui servir de support ? Grand voyageur est le monde !
tandis qu'il glisse sans repos, il demeure toujours dans sa voie, et combien la
forme de cette voie est admirable, pour que le monde n'en sorte jamais ! »

César lui-méme, si peu versé en ces matieres, nous apprend dans ses
Commentaires que les Druides enseignaient beaucoup de choses sur la
forme et la dimension de la Terre, sur le mouvement des astres, sur les
montagnes et les abimes de la Lune. lls disaient que l'univers, éternel,
immuable dans son ensemble, se transforme incessamment dans ses

38 Triade 26, Triades bardiques, publiées par I'école celtique de Glamorgan.
39 Barddas, cad. Goddeu.



40 APRES LA MORT

parties ; que la vie, par une circulation sans fin, I'anime et s'épanouit sur
tous ses points. On se demande ou nos peres, dépourvus des moyens
d'observation dont la science moderne dispose, pouvaient puiser de telles
notions.

Les Druides communiquaient avec le monde invisible, mille
témoignages l'attestent. On évoquait les morts dans les enceintes de
pierre. Les druidesses et les bardes rendaient des oracles. Plusieurs
auteurs rapportent que Vercingétorix s'entretenait, sous la sombre
ramure des bois, avec les @mes des héros morts pour la patrie. Avant de
soulever la Gaule contre César, il se rendit dans Ille de Sein, antique
demeure des druidesses. L&, au milieu des éclats de la foudref] un génie
lui apparut et lui prédit sa défaite et son martyre.

La commémoration des morts est de fondation gauloise. Le 1°
novembre, on célébrait la féte des Esprits, non dans les cimetieres, - les
Gaulois n'honoraient pas les cadavres, - mais dans chaque demeure, ou
les bardes et les voyants évoquaient les ames des défunts. Nos peres
peuplaient les landes et les bois d'esprits errants. Les Duz et les
Korrigans étaient autant d'ames a la recherche d'une incarnation
nouvelle.

L'enseignement des Druides se traduisait, dans l'ordre politique et
social, en institutions conformes a la justice. Les Gaulois, se sachant
animés d'un méme principe, tous appelés aux mémes destinées, se
sentaient égaux et libres.

Dans chaque république gauloise, les chefs étaient élus par le peuple
assemblé. La loi celtique punissait du supplice du feu les ambitieux, les
prétendants a la couronne. Les femmes prenaient place aux conseils,
exercaient les fonctions sacerdotales, étaient voyantes et prophétesses.
Elles disposaient d'elles-mémes et choisissaient leurs époux. La
propriété était collective, la terre appartenant a la république. A aucun
titre, le droit héréditaire ne fut connu de nos peéres ; I'élection décidait de
tout.

La longue occupation romaine, puis l'invasion des Francs et
I'introduction de la féodalité ont fait oublier nos veritables traditions
nationales. Mais, un jour, le vieux sang gaulois s'est agité dans les veines

40 Bosc et Bonnemeére, Histoire nationale des Gaulois.



LA GAULE 41

du peuple. La révolution a entrainé dans son tourbillon ces deux
importations de [I'étranger: la theocratie, venue de Rome, et la
monarchie, implantée par les Francs ; la vieille Gaule s'est retrouvée tout
entiere dans la France de 1789.

Une chose capitale lui manquait cependant : I'idée de solidarité. Le
Druidisme fortifiait bien dans les ames le sentiment du droit et de la
liberté ; mais si les Gaulois se savaient egaux, ils ne se sentaient pas
assez freres. De la ce manque d'unité qui perdit la Gaule. Courbée sous
une oppression de vingt siecles, assagie par le malheur, éclairée par des
lumieres nouvelles, elle est devenue la nation une, indivisible. La loi de
charité et d'amour, la seule que le Christianisme lui ait fait connaitre, est
venue compléter I'enseignement des Druides et former une synthese
philosophique et morale pleine de grandeur.

*

* *

Du sein du moyen age, comme une résurrection de I'esprit de la Gaule,
se dresse une éclatante figure. Dés les premiers siécles de notre eére,
Jeanne d'Arc était annoncée par une prophétie du barde Myrdwin ou
Merlin. C'est sous le chéne des fées, prées de la table de pierre, qu'elle
entend souvent «ses voix ». Elle est chrétienne et pieuse, mais, au-
dessus de I'Eglise terrestre, elle place I'Eglise éternelle, « celle de la-
haut », la seule & qui elle se soumette en toutes chosespl|

Aucun témoignage de l'intervention des Esprits dans la vie des peuples
n'est comparable a I'histoire touchante de la vierge de Domrémy. Au
début du XV° siecle, la France agonisait sous le pied de fer des Anglais.
A l'aide d'une jeune fille, d'une enfant de dix-huit ans, les puissances
invisibles raniment un peuple démoralisé, réveillent le patriotisme éteint,
enflamment la résistance et sauvent la France de la mort.

Jeanne n'agit jamais sans consulter « ses voix », et, soit sur les champs
de bataille, soit devant ses juges, toujours celles-ci inspirent ses paroles
et ses actes. Un seul instant, dans sa prison de Rouen, ses voix semblent
I'abandonner. C'est alors, qu'épuisée par la souffrance, elle consent a
abjurer. Dés que les Esprits s'‘éloignent, elle redevient femme, faiblit, se

41 Procés de réhabilitation de la Pucelle (d'aprés les documents de I'Ecole des Chartes). Voir
aussi mon livre Jeanne d'Arc medium, ch. XVI.



42 APRES LA MORT

soumet. Puis les voix se font entendre de nouveau, et elle reléeve aussitot
la téte devant ses juges :

« La voix m'a dit que c'était trahison que d'abjurer. La vérité est que Dieu m'a
envoyee ; ce que j'ai fait est bien fait. »

Sacrée par sa passion douloureuse, Jeanne est devenue un exemple
sublime de sacrifice, un sujet d'admiration, un profond enseignement
pour tous les hommes.

VI. - LE CHRISTIANISME.

C'est au désert qu'apparait ostensiblement, dans I'histoire, la croyance
au Dieu unique, I'idée mere d'ou devait sortir le Christianisme. A travers
les solitudes pierreuses du Sinai, Moise, I'initié d'Egypte, guidait vers la
Terre promise le peuple par qui la pensée monothéiste, jusqu'alors
confinée dans les Mystéres, allait entrer dans le grand mouvement
religieux et se répandre sur le monde.

Le rGle du peuple d'lsraél est considérable. Son histoire est comme le
trait d'union qui relie I'Orient a I'Occident, la science secréte des temples
a la religion vulgarisée. Malgré ses désordres et ses souillures, en dépit
du sombre exclusivisme qui est un des c6tés de son caractere, il a le
mérite d'avoir adopté, jusqu'a l'incarner en lui, ce dogme de l'unité de
Dieu, dont les conséquences dépasseront ses vues et prépareront la
fusion des peuples en une famille universelle, sous un méme Pére, sous
une seule Loi.

Ce but grandiose et lointain, les prophetes seuls, jusqu'a la venue du
Christ, le connurent ou le pressentirent. Mais cet idéal, caché aux yeux
du vulgaire, repris et transforme par le fils de Marie, recut de lui sa
rayonnante splendeur. Ses disciples le communiquerent aux nations
paiennes, et la dispersion des Juifs aida encore a sa diffusion.
Poursuivant sa marche parmi les civilisations croulantes et les
vicissitudes des temps, il restera grave en traits ineffacables dans la
conscience de I'humanité.

Un peu avant notre ére, en méme temps que la puissance romaine
monte et s'étend, on voit la doctrine secrete reculer, perdre de son
autorité. Les vrais initiés se font rares. La pensée se matérialise ; les
esprits se corrompent. L'Inde est comme endormie dans son réve ; la
lampe des sanctuaires égyptiens s'est éteinte; la Grece, livrée aux



LE CHRISTIANISME 43

rhéteurs et aux sophistes, insulte les sages, proscrit les philosophes,
profane les mysteres. Les oracles sont muets ; la superstition et l'idolatrie
ont envahi les temples. L'orgie romaine se déchaine sur le monde, avec
ses saturnales, sa luxure effrénée, ses ivresses bestiales. Du haut du
Capitole, la louve, repue, domine peuples et rois. César, empereur et
dieu, trdne dans une apotheose ensanglantée.

Pourtant, sur les rives de la mer Morte, des hommes conservent dans la
retraite la tradition des prophétes et le secret de la pure doctrine. Les
Esséniens, groupes d'initiés dont les colonies s'‘étendent jusqu'a la vallée
du Nil, se livrent ouvertement a I'exercice de la médecine, mais leur but
réel est plus elevé. Il consiste a enseigner a un petit nombre d'adeptes les
lois supérieures de l'univers et de la vie. Leur doctrine est presque
identique a celle de Pythagore. Ils admettent la préexistence et les vies
successives de I'ame, et rendent a Dieu le culte de I'esprit.

Chez eux, comme chez les prétres de Memphis, I'initiation est graduée
et nécessite plusieurs années de préparation. Leurs moeurs sont
irréprochables ; leur vie s'écoule dans I'étude et la contemplation, loin
des agitations politiques, loin des menées d'un sacerdoce avide et
jalouxp?]

C'est évidemment parmi eux que Jésus a passe les années qui
précéderent son apostolat, années sur lesquelles les évangiles gardent un
silence absolu. Tout l'indique : l'identité de ses vues avec celles des
Esséniens, l'aide qu'ils lui préterent dans plusieurs circonstances,
I'nospitalité gratuite qu'il recevait a titre d'adepte, et la fusion finale de
I'ordre avec les premiers chrétiens, fusion d'ou sortit le Christianisme
ésotérique.

Cependant, a défaut de l'initiation supérieure, le Christ possédait une
ame assez vaste, assez débordante de lumiere et d'amour, pour y puiser
les éléments de sa mission. Jamais la terre ne vit passer un plus grand
esprit. Une sérénité céleste enveloppait son front. Toutes les perfections
s'unissaient en lui pour former un type de pureté idéale, d'ineffable
bonté. Dans son coeur est une immense pitie pour les humbles, les
déshérités. Toutes les douleurs humaines, toutes les plaintes et les
miséres y trouvent un écho. Pour calmer ces maux, tarir ces larmes, pour

42 \/oir Joséphe, Guerres des Juifs, I1, et Philon, De la Vie contemplative.



44 APRES LA MORT

consoler, pour guérir, pour sauver, il ira jusqu'au sacrifice de sa vie ; il
s'offrira en holocauste pour relever I'numanité. Lorsque, pale, il se dresse
sur le Calvaire, cloué sur le bois infamant, il trouve encore dans son
agonie la force de prier pour ses bourreaux et de prononcer ces paroles,
qu'aucun accent, aucun élan de tendresse ne dépassera plus: « Mon
Pere, pardonne-leur, car ils ne savent ce qu'ils font ! »

Parmi les grands missionnaires, Christ, le premier de tous, a
communiqué aux foules les vérités qui avaient été jusqu'alors le
privilege du petit nombre. Par lui, l'enseignement caché devenait
accessible aux plus humbles, sinon par Il'intelligence, au moins par le
coeur ; et cet enseignement, il le leur offrait sous des formes que le
monde n'avait pas connues, avec une puissance d'amour, une douceur
pénétrante, une foi communicative, qui faisaient fondre les glaces du
scepticisme, ravissaient ses auditeurs et les entrainaient a sa suite.

Ce qu'il appelait « précher I'Evangile du royaume des cieux aux
simples », c'était mettre a la portée de tous la connaissance de
I'immortalité et celle du Pere commun. Les tresors intellectuels que des
adeptes avares ne distribuaient qu'avec prudence, le Christ les répandait
sur la grande famille humaine, sur des millions d'étres courbés vers la
terre, qui ne savaient rien de la destinée et attendaient, dans l'incertitude
et la souffrance, la parole nouvelle qui devait les consoler et les
réchauffer. Cette parole, cet enseignement, il les a distribués sans
compter, et il leur a donné la consécration de son supplice et de sa mort.
La croix, cet antique symbole des initiés, que I'on retrouve dans tous les
temples de I'Egypte et de I'Inde, est devenue, par le sacrifice de Jésus, le
signe de I'élévation de I'hnumanite, arrachée a I'abime des ténébres et des
passions inférieures, et ayant enfin acces a la vie éternelle, a la vie des
ames régénerees.

Le sermon sur la montagne condense et resume I'enseignement
populaire de Jésus. La loi morale s'y montre avec toutes ses
consequences ; les hommes y apprennent a trouver leur élévation et leur
bonheur, non dans les qualités brillantes, mais dans les vertus humbles et
cachées : I'numilité, la charité, la bonte.



LE CHRISTIANISME 45

« Heureux les pauvres d'esprit car le royaume des cieux est a eux. - Heureux
ceux qui pleurent, car ils seront consolés. - Heureux ceux qui sont affamés de
justice, car ils seront rassasiés. - Heureux ceux qui sont miséricordieux, car ils
obtiendront miséricorde. - Heureux ceux qui ont le coeur pur, car ils verront

Dieu »

Ainsi s'exprime Jésus. Ses paroles ouvrent a I'nomme des perspectives
inattendues. C'est dans les profondeurs de I'dme qu'est la source des joies
a venir : « Le royaume des cieux est au-dedans de vous ! » Et chacun
peut le réaliser par la domination des sens, le pardon des injures et
I'amour du prochain.

Aimer, pour Jésus, c'est toute la religion et toute la philosophie :

« Aimez vos ennemis, faites du bien a ceux qui vous persécutent et vous
calomnient, afin que vous soyez les enfants de votre Pere qui est dans les cieux,
qui fait lever son soleil sur les bons et sur les méchants, et fait pleuvoir sur les
justes et les injustes. Car si vous n'‘aimez que ceux qui vous aiment, quelle
récompense en aurez-vousfd]? »

Cet amour, Dieu méme nous en donne l'exemple, car toujours ses bras
sont ouverts au repentir. C'est ce qui ressort des paraboles de I'Enfant
prodigue et de la Brebis egarée :

« Ainsi votre Pére qui est dans les cieux ne veut pas qu'un seul de ces petits
périsse. »

N'est-ce pas la la négation de I'Enfer éternel, dont on a faussement
attribué I'idée a Jésus ?

Si le Christ montre quelque rigueur et parle avec véhémence, c'est aux
pharisiens hypocrites qui se livrent a des pratiques minutieuses de
dévotion et méconnaissent la loi morale. Le Samaritain schismatique est
plus louable a ses yeux que le lévite qui a dédaigné de secourir un
blesse. Il désapprouve les manifestations du culte exterieur et s'éleve
contre ces prétres :

« Aveugles, conducteurs d'aveugles, hommes de rapine et de corruption qui,
sous prétexte de longues prieres, dévorent le bien des veuves et des orphelins. »

Aux dévots qui croient se sauver par le jelne et I'abstinence, il dit :

43 Ppar cette expression, il faut entendre les esprits simples et droits.
44 Matthieu, V, 1-12 ; Luc, VI, 20-26.
45 Matthieu, V, 44 et suiv.



46 APRES LA MORT

« Ce n'est pas ce qui entre dans la bouche qui souille I'nomme, mais ce qui en
sort. »

Aux partisans de longues oraisons, il répond :
« Votre Pére sait de quoi vous avez besoin avant que vous le lui demandiez. »

Jésus condamnait la hiérarchie sacerdotale en recommandant a ses
disciples de ne choisir aucun chef, aucun maitre. Son culte était le culte
intérieur, le seul digne d'esprits élevés. C'est ce qu'il exprime en ces
termes :

« Le temps vient ou les vrais croyants adoreront le Pére en esprit et en vérité,
car ce sont la les adorateurs que le Pére cherche. Dieu est esprit, et il faut que ceux
qui I'adorent, I'adorent en esprit et en verité. »

Il n'impose que la pratique du bien et la fraternite :

« Aimez votre prochain comme vous-mémes, et soyez parfaits comme votre
Pere céleste est parfait. C'est la toute la loi et les prophétes. »

Dans sa simplicité éloquente, ce précepte révele le but le plus élevé de
I'initiation, la recherche de la perfection qui est en méme temps celle de
la puissance et de la félicité. A cOté de ces enseignements de Jésus qui
s'adressent aux simples, il en est d'autres dans lesquels la doctrine cachée
des Esséniens est reproduite en traits de lumiéref] Tous ne pouvaient
monter a ces hauteurs ; c'est pourquoi les traducteurs et les interpretes de
I'Evangile en ont, & travers les siécles, altéré la forme et corrompu le
sens. Malgré ces altérations, il est facile de reconstituer cet
enseignement, si I'on se dégage de la superstition de la lettre pour voir
les choses par la raison et par I'esprit. C'est surtout dans I'Evangile de
Jean que nous en trouverons les traces encore visibles :

« Il'y a plusieurs demeures dans la maison de mon Pére. Je m'en vais vous
préparer le lieu, et apres que je m'en serai allé et que je vous aurai préparé le lieu,
je reviendrai et je vous retirerai a moi, afin que, la ou je serai, vous soyez

aussi »

46 On lit dans Marc (IV, 10-13) : Il leur dit: Il vous est donné de connaitre le mystére du
royaume de Dieu ; mais pour ceux qui sont du dehors, tout se traite par des paraboles. - La
méme pensée est exprimée par Matthieu, XIII, 11, 13.

Voir, pour tous détails sur la doctrine secrete du Christ, mon ouvrage Christianisme et
Spiritisme, chap. 1V, notes 4, 5, 6, etc.

47 Jean X1V, 2, 3.



LE CHRISTIANISME 47

La maison du Pere, c'est le ciel infini avec les mondes qui le peuplent
et la vie qui s'épanouit a leur surface. Ce sont la les stations
innombrables de notre course, stations que nous sommes appelés a
connaitre si nous suivons les préceptes de Jésus. Celui-ci reviendra vers
nous pour nous entrainer par I'exemple vers ces mondes supérieurs a la
terre.

Nous y voyons aussi I'affirmation des vies successives de I'ame.

« En vérité, si un homme ne nait de nouveau, il ne peut entrer dans le royaume
de Dieuft8] »

« Ce qui est né de la chair est chair, et ce qui est né de I'esprit est esprit.

« Ne vous étonnez pas de ce que je vous ai dit, qu'il fallait que vous naissiez de
nouveau.

« L'Esprit souffle ou il veut, et vous entendez bien sa voix, mais vous ne savez
d'ou il vient, ni ou il va; il en est de méme de tout homme qui est né de

I'esprit@ »

Quand les disciples du Christ l'interrogent et lui demandent :
« Pourquoi les scribes disent-ils qu'il faut d'abord qu'Elie revienne ? » il
répond : « Elie est déja venu, mais ils ne lI'ont point reconnu. » Et ils
comprennent que c'est de Jean-Baptiste qu'il veut parler. Jésus leur dit
encore, dans une autre circonstance :

« En vérité, entre tous les enfants des femmes, il n'y en a point de plus grand

que Jean-Baptiste. Et, si vous voulez entendre, il est lui-méme Elie qui doit venir.
Que celui-la entende qui a des oreilles pour entendrep0] »

Le but & poursuivre par chacun de nous et par la société entiére est
clairement indiqué. C'est le regne du «Fils de I'hnomme », du Christ
social, ou, en d'autres termes, le réegne de la verite, de la justice et de
I'amour. Les vues de Jésus se portent vers l'avenir, vers ces temps qui
nous sont annonces.

« Je vous enverrai le consolateur. - J'aurais encore beaucoup de choses a vous
dire, mais vous ne pouvez pas les porter présentement. - Quand cet esprit de vérité

sera venu, il vous enseignera toute verite, etc.p] »

48  Jean, I, 3.
49 Jean, I, 13.
50 Matthieu, XI, 11-15; XVII, 11 et 12. Voir aussi Marc, X, 10 et 11, etc.



48 APRES LA MORT

Parfois il réesumait en images grandioses, en traits de flamme, les
vérités éternelles. Ses apodtres ne l'entendaient pas toujours, mais il
laissait aux siécles et aux évenements le soin de faire germer ces
principes dans la conscience de I'hnumanité, comme la pluie et le soleil
font germer le grain confié a la terre. C'est dans ce sens qu'il adressait
aux siens ces paroles hardies : « Le ciel et la terre passeront, mais mes
paroles ne passeront pas. »

Jésus s'adressait donc a la fois au coeur et a l'esprit. Ceux qui
n'auraient pu comprendre Pythagore et Platon sentaient leurs ames
s'émouvoir aux éloquents appels du Nazaréen. C'est par la que la
doctrine chrétienne domine toutes les autres. Pour atteindre la sagesse, il
fallait, dans les sanctuaires de I'Egypte et de la Gréce, franchir les degrés
d'une longue et pénible initiation, tandis que par la charité tous
pouvaient devenir de bons chrétiens et des freres en Jésus.

Mais, avec le temps, les vérités transcendantes se voilérent. Ceux qui
les possédaient furent supplantés par ceux qui croyaient savoir, et le
dogme matériel remplaca la pure doctrine. Dans son expansion, le
Christianisme perdit en valeur ce gu'il gagnait en étendue.

A la science profonde de Jésus venait s'ajouter la puissance fluidique
de I'initié supérieur, de I'ame affranchie du joug des passions, dont la
volonté domine la matiére et commande aux forces subtiles de la nature.
Le Christ possédait la double vue ; son regard sondait les pensées et les
consciences, il guerissait d'un mot, d'un signe, en imposant les mains ou
méme par sa seule présence. Des effluves bienfaisants s'échappaient de
son étre et, sur son ordre, les mauvais esprits s'éloignaient. Il
communiquait a volonté avec les puissances celestes et, aux heures
d'épreuve, puisait dans ce commerce la force morale qui le soutenait
dans sa voie douloureuse. Au Thabor, ses disciples effrayés le voient
s'entretenir avec Moise et Elie. C'est ainsi que, plus tard, ils le verront
apparaitre, apres le crucifiement, dans le rayonnement de son corps
fluidique, ethéré, de ce corps dont Paul parlait en ces termes : « Il y a en

51 Jean, XVI, 12, 13. L'Eglise ne voit dans ces paroles que I'annonce du Saint-Esprit descendu
quelques mois plus tard sur les apotres ; mais si I'numanité (car c'est a elle que s'adresse cette
prophétie) n'était pas alors capable de comprendre la vérité, comment l'aurait-elle pu
cinquante jours plus tard ?



LE CHRISTIANISME 49

chagque homme un corps animal et un corps spirituelp2]», et dont les
expériences de la psychologie moderne démontrent d'ailleurs I'existence.

Les apparitions de Jésus apres sa mort ne peuvent étre mises en doute,
car elles seules expliquent la persistance de I'idée chrétienne. Apres le
supplice du Maitre et la dispersion des disciples, le Christianisme était
mort moralement. Les apparitions et les entretiens de Jésus, seuls,
rendirent aux apotres leur énergie et leur fol.

*

* *

Certains auteurs ont nié I'existence du Christ et attribué a des
traditions antérieures ou a I'imagination orientale tout ce qui a été écrit a
son sujet. Un mouvement d'opinion s'est produit en ce sens, tendant a
réduire aux proportions d'une légende les origines du Christianisme.

Il est vrai que le Nouveau Testament contient beaucoup d'erreurs.
Plusieurs des événements qu'il relate se trouvent dans I'histoire d'autres
peuples anciens, et certains faits attribués au Christ figurent également
dans la vie de Krishna et dans celle d'Horus. Mais, d'autre part, il existe
de nombreuses preuves historiques de I'existence de Jésus de Nazareth,
et ces preuves sont d'autant plus péremptoires qu'elles nous sont fournies
par les adversaires mémes du Christianisme. Tous les rabbins israélites
reconnaissent cette existence. Le Talmud en parle en ces termes :

« La veille de Paques, Jeésus fut crucifié pour s'étre livré a la magie et aux
sortileges. »

Tacite et Suétone mentionnent aussi le supplice de Jésus et le
développement des idées chrétiennesE3] Pline le Jeune, gouverneur de la
Bithynie, rend compte de ce mouvement a Trajan, cinquante ans plus
tard, dans un rapport qui a été conserveé.

Comment admettre, d'ailleurs, que la croyance a un mythe ait suffi a
inspirer aux premiers chrétiens tant d'enthousiasme, de courage, de
fermeté en face de la mort, qu'elle leur ait donné les moyens de renverser

52 |° Cor. Dans cette méme épitre (XV, 5 a 8), Paul énumére les apparitions du Christ aprés sa
mort. Il en compte six, entre autres une aux Cing cents «dont plusieurs sont encore
vivants ». La derniére est celle du chemin de Damas, qui fit de Paul, ennemi acharné des
chrétiens, le plus ardent des apétres.

53 Tacite, Annales, XV, 44 : Suétone, Vite ; Claud., 25 ; Neron 16.



50 APRES LA MORT

le paganisme, de s'emparer de I'Empire romain et, de siecle en siecle,
d'envahir toutes les nations civilisées ? Ce n'est assurément pas sur une
fiction que I'on fonde une religion qui dure depuis vingt siecles et
révolutionne la moitié d'un monde. Si I'on remonte de la grandeur des
effets a la puissance des causes qui les ont produits, on peut dire avec
certitude qu'il y a toujours une personnalité éminente a l'origine d'une
grande idée.

Quant aux théories qui font de Jésus, soit une des trois personnes de la
Trinité, soit un étre purement fluidique, elles paraissent aussi peu
fondées I'une que l'autre. En prononcant ces paroles : « Que cette coupe
passe loin de moi ! » Jésus s'est révélé homme, sujet a la crainte et aux
défaillances. Lui-méme s'appelle souvent le «fils de I'homme »,
expression qui se trouve vingt-cing fois dans Matthieu. Jésus, comme
nous, a souffert, a pleure, et cette faiblesse tout humaine, en nous
rapprochant de lui, le fait davantage notre frére, et rend son exemple et
ses vertus plus admirables encore.

L'apparition du Christianisme a eu des resultats incalculables. Il a
apporté au monde l'idée d’humanité que I'antiquité n'a pas connue dans
son sens étendu. Cette idée, incarnée dans la personne de Jésus, a
pénétré peu a peu dans les esprits, et aujourd'hui elle se manifeste en
Occident avec toutes les conséquences sociales qui s'y rattachent. A cette
idée, il ajoutait celles de la loi morale et de la vie éternelle, qui avaient
été seulement jusque-la le partage des sages et des penseurs. Des lors, le
devoir de I'nomme sera de préparer par toutes ses oeuvres, par tous les
actes de la vie individuelle et sociale, le regne de Dieu, c'est-a-dire celui
du Bien, de la Justice : « Que ton régne vienne sur la terre comme au
ciel. »

Toutefois, ce regne ne peut se réaliser que par le perfectionnement de
tous, par l'amélioration constante des ames et des institutions. Ces
notions renferment donc en elles une puissance de développement
illimitée. 1l ne faut pas s'étonner qu'apres vingt siecles d'incubation, de
travail obscur, elles commencent a peine a produire leurs effets dans
I'ordre social. Le Christianisme contenait, a I'état virtuel, tous les
eléments du vrai progrées ; mais, des les premiers siécles, il a dévie, et ses
principes veritables, méconnus par ses representants officiels, sont
passés dans la conscience des peuples, dans I'ame de ceux-la mémes qui,



LE CHRISTIANISME 51

ne se croyant ou ne se disant plus chrétiens, portent inconsciemment en
eux l'idéal révé par Jésus.

Ce n'est donc ni dans I'Eglise, ni dans les institutions du prétendu droit
divin, qui n'est autre que le régne de la Force, qu'il faut chercher
I'néritage du Christ. Ce sont 13, en réalité, des institutions paiennes ou
barbares. La pensée de Jésus ne vit plus guere que dans I'dme du peuple.
C'est par ses efforts pour s'élever, par ses aspirations constantes vers un
état social plus conforme a la justice et a la solidarité, que se révéle le
grand courant humanitaire dont la source est au sommet du Calvaire, et
dont les flots nous portent vers un avenir qui ne connaitra plus les hontes
du paupérisme, de l'ignorance et de la guerre.

Le catholicisme a dénaturé les belles et pures doctrines de I'Evangile
par ses conceptions de salut par la grace, de pécheé originel, d'enfer et de
rédemption. De nombreux conciles ont, dans tous les siécles, édifié de
nouveaux dogmes, s'éloignant de plus en plus des préceptes du Christ.
Le faste et la simonie ont envahi le culte. L'Eglise a dominé le monde
par I'épouvante, par la menace des supplices, alors que Jésus voulait
régner par I'amour et la charité. Elle a armé les peuples les uns contre les
autres, élevé la persécution a la hauteur d'un systeme et fait couler des
flots de sang.

En vain la science, dans sa marche progressive, a signalé les
contradictions qui existent entre I'enseignement catholique et I'ordre réel
des choses ; I'Eglise en est arrivée a la maudire comme une invention de
Satan. Un abime sépare maintenant les doctrines romaines de Il'antique
sagesse des initiés, qui fut la mere du Christianisme. Le matérialisme a
profité de cet état de choses et poussé partout ses racines vivaces.

Par contre, le sentiment religieux s'est sensiblement affaibli. Le dogme
n'exerce plus aucune influence sur la vie des sociétés. L'ame humaine,
fatiguée des entraves dans lesquelles on l'avait enserrée, s'est élancée
vers la lumiére ; elle a brisé ces liens chétifs pour aller s'unir aux grands
esprits qui ne sont ni d'une secte, ni d'une race, mais dont la pensée
eclaire et console I'humanité entiére. Affranchie de toute tutelle
sacerdotale, elle veut désormais penser, agir et vivre par elle-méme.

Nous ne voulons parler du catholicisme qu'avec impartialité. Cette
croyance, nous ne l'oublions pas, a été celle de nos peres ; elle a bercé
d'innombrables générations. Mais la modération n'exclut pas I'examen.
Or, de tout examen sérieux il résulte ceci: I'Eglise infaillible s'est



52 APRES LA MORT

trompeée, et dans sa conception physique de l'univers, et dans sa
conception morale de la vie humaine. La terre n'est pas plus le corps
central le plus important de l'univers, que la vie présente n'est l'unique
théatre de nos luttes et de nos progres. Le travail n'est pas un chatiment,
mais plutot le moyen régénérateur par lequel I'numanité se fortifie et
s'éleve. Sa fausse idée de la vie a conduit le catholicisme a la haine du
progres et de la civilisation, et ce sentiment est exprimé sans réserve
dans le dernier article du Syllabus :

« Anathéme a qui dira : Le pontife romain peut et doit se réconcilier et se mettre
en harmonie avec le progres, le libéralisme et la civilisation moderne. »

Le catholicisme préte & I'Etre supréme toutes nos faiblesses. Il en fait
une sorte de bourreau spirituel qui voue aux derniers supplices les étres
débiles, ouvrage de ses mains. Les hommes créés pour leur bonheur,
succombent en foule aux tentations du mal et vont peupler les enfers.
Ainsi son impuissance égale son imprévoyance, et Satan est plus habile
que Dieu !

Est-ce donc la le Pere que Jésus nous fait connaitre, lorsqu'il nous
recommande en son nom l'oubli des offenses, lorsqu'il nous dit de rendre
le bien pour le mal et nous préche la pitié, I'amour, le pardon ? L'homme
compatissant et bon serait-il supérieur a Dieu ?

Il est vrai que, pour essayer de sauver le monde, Dieu sacrifie son
propre fils, membre de la Trinité et partie de lui-méme, mais la encore on
tombe dans une erreur monstrueuse, et on justifie la parole de Diderot :
« Dieu a tué Dieu pour apaiser Dieu ! »

Le catholicisme a obscurci les consciences par la superstition, trouble
les intelligences par I'idee sombre et terrible d'un Dieu vengeur. Il a
déshabitué I'homme de penser; il lui a appris a étouffer ses doutes, a
annihiler sa raison et ses plus belles facultés, a s'éloigner de tous ceux
qui cherchaient librement et sincerement la vérité, a estimer seulement
ceux qui portaient le méme joug que lui.

Puis, a c6té de I'enseignement errong, les abus sans nombre, les priéres
et les cérémonies tarifées, la taxe des péchés, la confession, les reliques,
le purgatoire et le rachat des ames ; enfin les dogmes de I'lmmaculée
Conception et de l'infaillibilité du pape ; le pouvoir temporel, violation
flagrante de ce précepte du Deutéronome (XVIII, 1 et 2) qui défend aux
prétres « de posseder les biens de la terre et d'avoir part a aucun héritage,



LE CHRISTIANISME 53

parce que le Seigneur est lui-méme leur héritage », tout cela montre
quelle distance separe les conceptions catholiques des véritables
enseignements des livres saints.

Néanmoins, I'Eglise a fait oeuvre utile. Elle a eu ses époques de
grandeur ; elle a opposé des digues a la barbarie ; elle a couvert le globe
d'institutions de bienfaisance. Mais, comme pétrifiée dans ses dogmes,
elle s'immobilise, tandis qu'autour d'elle tout marche et avance ; de jour
en jour, la science grandit et la raison humaine prend son essor.

Rien n'échappe a la loi du progrés, les religions pas plus que le reste.
Elles ont pu répondre aux besoins d'un temps et d'un état social arriérés,
mais le moment arrive ou ces religions, emprisonnées dans leurs
formules comme en un cercle de fer, doivent changer ou mourir. Ayant
donné a I'Histoire tout ce qu'il pouvait lui offrir, le catholicisme est
devenu impuissant a feconder I'esprit humain ; celui-ci I'abandonne, et,
dans sa marche incessante, s'avance vers des conceptions plus vastes et
plus élevées. L'idée chrétienne ne périra pas pour cela; elle se
transformera seulement, pour reparaitre sous une forme nouvelle et
épurée. Un temps viendra ou les dogmes et les pratiques catholiques ne
seront plus qu'un vague souvenir presque effacé de la meémoire des
hommes, comme l'est pour nous le paganisme romain et scandinave.
Mais la grande figure du Crucifié dominera les siecles, et trois choses
subsisteront de son enseignement, car elles sont I'expression de la vérité
éternelle : I'unité de Dieu, I'immortalité de I'ame et la fraternité humaine.

*

* *

Malgré les persécutions religieuses, la doctrine secréete s'est perpétuee
a travers les temps. On en retrouve la trace dans tout le moyen age. Déja
les initiés juifs l'avaient, a une époque reculée, consignée en deux
ouvrages célebres, le Zohar et le Sepher-Jésirah. Leur réunion forme la
Kabbale, une des oeuvres capitales de la science ésotériquep4|

Le christianisme primitif en porte la forte empreinte. Les premiers
chrétiens croyaient a la préexistence et a la survivance de lI'dme en
d'autres corps, comme l'ont fait voir les propos tenus par Jesus sur Jean-

94 \/oir le beau volume d'Ad. Franck, de I'Institut, sur la Kabbale.



54 APRES LA MORT

Baptiste et sur Elie, et cette question posée par les apdtres au sujet de
I'aveugle-né, lequel, semblait « s'étre attiré cette punition par des péchés
commis avant de naitres8». L'idée de la réincarnation était tellement
répandue dans le peuple juif, que I'historien Josephe reprochait aux
Pharisiens de son temps de n'‘admettre la transmigration des ames qu'en
faveur des gens de bien seulements6] C'est ce qu'ils appelaient Gilgul, ou
le roulement des ames.

Les chrétiens se livraient aussi aux évocations et communiquaient
avec les esprits des morts. On retrouve dans les Actes des Apdtres de
nombreuses indications sur ce poinfs7; saint Paul, dans sa premiére
epitre aux Corinthiens, décrit, sous le nom de dons spirituels, tous les
genres de médiumnitébs] 11 se déclare instruit directement par I'esprit de
Jésus dans la veérite évangélique.

On attribuait parfois ces inspirations aux mauvais Esprits, a ce que
certains appelaient I'Esprit de Python :

« Mes bien-aimés, disait Jean I'Evangéliste, ne croyez pas a tout esprit, mais
éprouvez si les esprits sont de Dieup?] »

Les pratiques spirites furent en usage pendant plusieurs siécles.
Presque tous les philosophes alexandrins, Philon, Ammonius Saccas,
Plotin, Porphyre, Arnobe, se disent inspirés par des génies supérieurs ;
saint Grégoire thaumaturge recoit les symboles de la foi de I'Esprit de
saint Jean.

L'école d'Alexandrie resplendissait alors du plus vif éclat. Tous les
grands courants de la pensée humaine semblaient s'y réunir et s'y
confondre. Cette école célebre avait produit une pléiade de brillants
esprits, qui s'efforcaient de fusionner la philosophie de Pythagore et de
Platon avec les traditions de la kabbale juive et les principes du
Christianisme. lls espéraient former ainsi une doctrine définitive, aux

53 Jean, IX, 2.
56 Josephe, Guerres des Juifs, liv. V111, chap. VII.
57 Actes des Apbtres, VIII, 26 ; X1, 27, 28 ; XVI, 6, 7 ; XXI, 4.
58 X1V, 26 229 ; XV, 44. Les médiums étaient alors appelés prophétes.
Dans le texte grec des Evangiles on trouve presque toujours isolé le mot esprit. Saint

Jérdme, le premier, y ajoute celui de saint, et ce sont les traducteurs frangais de la Vulgate
qui en ont fait le Saint-Esprit.

59 Ep., I, 1V, 1.



LE CHRISTIANISME 55

larges et puissantes vues, une religion universelle et impeérissable. C'était
le réve de Philon. Comme Socrate, ce grand penseur a son esprit
familier, qui l'assiste, I'inspire, le fait écrire pendant le sommeilp0]

Il en est de méme d'’Ammonius et de Plotin, dont Porphyre dit qu'il
etait inspiré par un génie, « non pas de ceux nommes démons, mais de
ceux que I'on appelle dieuxpl». Plotin a écrit un livre sur les Esprits
familiers.

Comme eux, Jamblique était versé dans la théurgie et communiquait
avec l'invisible.

De tous les champions du christianisme ésotérique, Origéne est le plus
connu. Cet homme de génie, qui fut un grand philosophe et un saint,
établit dans ses oeuvresp2 que I'inégalité des étres est la conséquence de
leurs mérites divers. Les seules peines conformes a la bonté et a la
justice divine sont, dit-il, les peines « médicinales », celles qui ont pour
effet de purifier progressivement les @mes dans des séries d'existences,
avant leur admission dans le ciel. Parmi les Péeres de I'Eglise, beaucoup
partageaient ses vuesb3|et s'appuyaient sur les révélations des Esprits aux
prophétes ou médiumsb4]

Saint Augustin, le grand évéque d'Hippone, dans son traité De Curéa
pro mortuis, parle des manifestations occultes et ajoute :

« Pourquoi ne pas attribuer ces operations aux esprits des défunts et ne pas
croire que la divine Providence fait un bon usage de tout pour instruire les
hommes, les consoler, les épouvanter ? »

Dans sa Cité de Dieup5| au sujet du corps lucide, éthéré, aromal, qui
est I'enveloppe de I'dme et qui conserve I'image du corps charnel, ce Pere
de I'Eglise parle des opérations théurgiques connues sous le nom de
Téletes, qui le rendaient propre a communiquer avec les Esprits et les
Anges et a recevoir des visions admirables.

60 philon, De Migrat. Abraham., p. 393.

61 Bayle, Diction. phil. et hist., art. Plotin.

62 De Principiis.

63 Voir Histoire du Manichéisme, par Beausobre, 11, 595.
64 Orig., Contra Celse, pp. 199, 562.

65 De Civit. Dei, livre X, chap. IX et XI.



56 APRES LA MORT

Au sujet de la pluralité des vies affirmée par Origene, Augustin
s'exprime ainsi dans ses Confessionsps|:

« Mon enfance n'a-t-elle point succédé a un autre age mort avant elle ?...
« Méme avant ce temps-la, ai-je été quelque part ? Etais-je quelqu'un ? »

Cet autre passage de ses oeuvres nous semble encore plus significatif :

« Jal l'assurance de trouver chez les Platoniciens bien des choses qui ne
répugnent pas a nos dogmes... Cette voix de Platon, la plus pure et la plus
éclatante qu'il y ait dans la philosophie, s'est retrouvée dans la bouche de Plotin, si
semblable a lui, gu'ils paraissaient contemporains, et cependant assez éloignés par
le temps pour que le premier des deux paraisse ressuscité dans l'autreb7] »

Saint Clément d'Alexandrieb8| et saint Grégoire de Nysse s'expriment
dans le méme sens. Ce dernier exposef?]que « I'ame immortelle doit étre
guérie et purifiée, et, si elle ne I'a pas été par sa vie terrestre, la guérison
s'opere dans les vies futures et subséquentes ».

Dans bien des milieux, les Esprits combattaient le dogmatisme
naissant de I'Eglise et soutenaient les hérésiarques. 1ls se plaignaient de
ce que les enseignements si simples de I'Evangile fussent obscurcis par
les dogmes inventés et imposes a la croyance, malgré les révoltes de la
raison. s s'élevaient contre le luxe déja scandaleux des évéquesi]

Ces révélations étaient devenues autant d'entraves pour I'Eglise
officielle. Les hérétiques y puisaient leurs arguments et leur force ;
l'autorité du sacerdoce en etait ébranlée. Avec la réincarnation et la
succession des vies, avec le rachat des fautes commises, par I'épreuve et
le travail, la mort n'était plus un sujet de terreur ; chacun se délivrait soi-
méme du purgatoire terrestre par ses efforts et ses progres, et le prétre
perdait sa raison d'étre. L'Eglise, ne pouvant plus ouvrir & son gré les
portes du paradis et de l'enfer, voyait s'amoindrir son prestige et sa
puissance.

Elle jugea donc nécessaire d'imposer silence aux partisans de la
doctrine secréte, de renoncer a tout commerce avec les Esprits et de

66 Confessions, t. I°, p. 28.

67 Augustini opera, I, p. 294.

68 Stromat., liv. VIII, Oxford, 1715.

69 Grand discours catéchétique, t. I1l, chap. VIII, édition Morel.
70 Le P. de Longueval, Histoire de I'Eglise gallicane, 1, 84.



LE CHRISTIANISME S7

condamner leurs enseignements comme inspirés par le démon. C'est a
partir de ce jour que Satan prit une importance de plus en plus grande
dans la religion chrétienne. Tout ce qui génait celle-ci lui fut attribue.
L'Eglise déclara qu'elle seule était la prophétie vivante et permanente,
I'unique interprete de-Dieu. Origene et les gnostiques furent condamnés
par le concile de Constantinople (553) ; la doctrine secréte disparut avec
les prophétes, et I'Eglise put accomplir & son aise son oeuvre
d'absolutisme et d'immobilisation.

On vit alors les prétres romains perdre de vue la lumiére que Jésus
avait apportée en ce monde et retomber dans I'obscurité. La nuit gu'ils
voulaient pour les autres se fit en eux-mémes. Le temple ne fut plus,
comme dans les temps anciens, l'asile de la vérité. Celle-ci abandonna
les autels pour chercher un refuge caché. Elle descendit dans les classes
pauvres ; elle alla inspirer d'humbles missionnaires, des ap0tres obscurs,
qui, sous le nom d'évangile de saint Jean, cherchérent a retablir, sur
différents points de I'Europe, la simple et pure religion de Jésus, la
religion de I'égalité et de I'amour. Ces doctrines furent étouffées par la
fumée des blchers ou noyées dans des flots de sang.

Toute I'histoire du moyen age est pleine de ces tentatives de la pensee,
de ces réveils éclatants, suivis des réactions du despotisme religieux et
monarchique et de périodes de morne silence.

Cependant, la science sacrée était gardée, sous des aspects différents,
par plusieurs ordres secrets. Les alchimistes, les Templiers, les Rose-
Croix, etc., en conserverent les principes. Les Templiers furent
poursuivis avec acharnement par I'Eglise officielle. Celle-ci redoutait au
plus haut point les écoles secrétes et I'empire gu'elles exercaient sur les
intelligences. Sous le prétexte de sorcellerie, de pactes avec le diable,
elle les détruisit presque toutes par le fer et le feu.

La Réforme réussit a arracher la moitié de I'Europe au joug de Rome.
Le protestantisme se distingue du catholicisme en ce qu'il repose sur le
principe du libre examen. Sa morale est plus précise. Il a le mérite de se
rapprocher davantage de la simplicité évangélique. Mais I'orthodoxie
protestante ne saurait étre considérée comme le dernier mot de la
rénovation religieuse, en raison de son attachement exclusif a la « lettre
qui tue » et au bagage dogmatique qu'elle a conservé en partie.

Malgré les efforts de la théocratie, la doctrine secrete ne s'est pas
perdue. Longtemps elle est restée cachée a tous les yeux. Les conciles et



58 APRES LA MORT

les shires du Saint-Office avaient cru l'ensevelir a jamais ; cependant,
sous la pierre scellée sur elle, cette doctrine vivait toujours, semblable a
la lampe sepulcrale qui brile, solitaire, dans la nuit.

Méme au sein du clergé, il y eut toujours des partisans cachés de ces
idées de préexistence et de communication avec l'invisible. Certains
d'entre eux osérent élever la voix.

Déja en 1843, dans un de ses mandements, M. de Montal, évéque de
Chartres, parlait en ces termes :

« Puisqu'il n'est pas défendu de croire a la préexistence des ames, qui peut
savoir ce qui a pu se passer dans le lointain des ages entre des intelligences ? »

Le cardinal Bona, le Fénelon de [I'ltalie, dans son traité Du
Discernement des Esprits, s'exprimait ainsi :

« On a sujet de s'étonner qu'il se soit pu trouver des hommes de bon sens qui
aient osé nier tout a fait les apparitions et les communications des ames avec les
vivants, ou les attribuer a une imagination trompeée, ou bien a I'art des démons. »

Enfin, tout récemment, M. Calderone, directeur de la Filosofia della
Scienza, de Palerme, publiait quelques lettres adressees par Mgr Louis
Passavalli, archevéque, vicaire de la basiligue de Saint-Pierre de Rome, a
M. Tancredi Canonico, senateur et Garde des Sceaux, au sujet de la
réincarnation. En voici un des principaux passagesf]:

« Il me semble que si I'on pouvait propager l'idée de la pluralité des existences
pour I'homme, aussi bien dans ce monde que dans d'autres, comme un moyen
admirable de réaliser les dessins misericordieux de Dieu, dans I'expiation ou
purification de I'homme, dans le but de le rendre, enfin, digne de Lui et de la vie
immortelle des Cieux, on aurait déja fait un grand pas, car cela suffirait a résoudre
les problémes les plus embrouillés et les plus ardus qui agitent actuellement les
intelligences humaines. Plus je pense a cette vérité, plus elle m'apparait grande et
féconde en conséquences pratiques pour la religion et la société. »

Signé : « t Louls, archevéque. »

VII. - MATERIALISME ET POSITIVISME.

Comme I'Océan, la pensee a son flux et son reflux. Lorsque I'humanité
pénetre, a un point de vue quelconque, dans le domaine des
exagérations, une réaction vigoureuse se produit tot ou tard. Les exces

71 voir Annales des Sciences psychiques, septembre 1912, p. 284.



MATERIALISME ET POSITIVISME 59

provoquent des exces contraires. Apres des siecles de soumission et de
foi aveugle, le monde, lassé du sombre idéal de Rome, s'est rejeté vers
les doctrines du néant. Les affirmations téméraires ont amené des
négations furieuses. Le combat s'est engagé, et la pioche du matérialisme
a fait breche dans I'édifice catholique.

Les idées matérialistes gagnent du terrain. En repoussant les dogmes
de I'Eglise comme inacceptables, un grand nombre d'esprits cultivés ont,
du méme coup, déserté la cause spiritualiste et la croyance en Dieu.
Ecartant les conceptions métaphysiques, ils ont cherché la vérité dans
I'observation directe des phénomenes, dans ce qu'on est convenu
d'appeler la méthode expérimentale.

On peut résumer ainsi les doctrines matérialistes : Tout est matiere.
Chaque molécule a ses propriétés inhérentes, en vertu desquelles s'est
forme l'univers avec les étres qu'il contient. L'idée d'un principe spirituel
est une hypothese. La matiere se gouverne elle-méme par des lois
fatales, mecaniques ; elle est éternelle, mais elle seule est éternelle.
Sortis de la poussiére, nous retournerons a la poussiere. Ce que nous
appelons ame, I'ensemble de nos facultés intellectuelles, la conscience,
n'est gqu'une fonction de I'organisme et s'évanouit a la mort. « La pensée
est une sécrétion du cerveau », a dit Carl Vogt, et le méme auteur
ajoute : « Les lois de la nature sont des forces inflexibles. Elles ne
connaissent ni la morale, ni la bienveillance. »

Si la matiere est tout, qu'est-ce donc que la matiere ? Les matérialistes
eux-mémes ne sauraient le dire, car la matiere, des qu'on l'analyse dans
son essence intime, se dérobe, échappe et fuit comme un mirage
trompeur.

Les solides se changent en liquides ; les liquides, en gaz ; au-dela de
I'état gazeux vient I'état radiant, puis, par des raffinements innombrables,
de plus en plus subtils, la matiére passe a I'état impondérable. Elle
devient cette substance éthérée qui remplit I'espace, tellement ténue,
qu'on la prendrait pour le vide absolu, si la lumiere ne la faisait vibrer en
la traversant. Les mondes se baignent dans ses flots, comme dans ceux
d'une mer fluide.

Ainsi, de degré en degré, la matiere se perd en une poussiere invisible.
Tout se résume en force et en mouvement.

Les corps organiques ou inorganiques, nous dit la science, minéraux,
végétaux, animaux, hommes, mondes, astres, ne sont que des



60 APRES LA MORT

agrégations de molécules, et ces molécules sont elles-mémes composées
d'atomes, sépares les uns des autres, dans un état de mouvement constant
et de renouvellement perpétuel.

L'atome est invisible, méme avec l'aide des plus puissants
grossissements. A peine peut-on le concevoir par la pensee, tellement sa
petitesse est extrémef2] Et ces molécules, ces atomes s'agitent, se
meuvent, circulent, évoluent en des tourbillons incessants, au milieu
desquels la forme des corps ne se maintient qu'en vertu de la loi
d'attraction.

On peut donc dire que le monde est composé d'atomes invisibles, régis
par des forces immatérielles. La matiere, dés qu'on I'examine de pres,
s'évanouit comme une fumée. Elle n'a gu'une réalité apparente et ne peut
nous offrir aucune base de certitude. Il n'y a de réalité permanente, il n'y
a de certitude que dans I'esprit. C'est a lui seul que le monde se révéle
dans son unité vivante et dans son éeternelle splendeur. Lui seul peut en
golter, en comprendre I'harmonie. C'est dans l'esprit que I'Univers se
connait, se refléchit, se possede.

L'esprit est plus encore, il est la force cacheée, la volonté qui gouverne
et dirige la matiére - Mens agitat molem - et lui donne la vie. Toutes les
molécules, tous les atomes, avons-nous dit, s'agitent et se renouvellent
incessamment. Le corps humain est comme un torrent vital ou les eaux
succédent aux eaux. Chaque particule est remplacée par d'autres
particules. Le cerveau lui-méme est soumis a ces changements et notre
corps tout entier se renouvelle en quelques années.

On ne peut dire que le cerveau produit la pensée. Il n'en est que
I'instrument. A travers les modifications perpétuelles de la chair, notre
personnalité se maintient et, avec elle, notre mémoire et notre volonté. Il
y a dans I'étre humain une force intelligente et consciente qui régle le

72 |_a théorie de I'atome indivisible et indestructible, qui, depuis deux mille ans, servait de base
a la physique et a la chimie, vient d'étre délaissée par la science, a la suite des découvertes de
Curie, Becquerel, G. Le Bon, etc. Dés 1876, dans la Synthése chimique (p. 164), Berthelot
qualifiait déja cette théorie de «roman ingénieux et subtil ». On voit par 13, dit Le Bon
(Revue scientifique, 31 octobre 1903), que certains dogmes scientifiques n'ont pas plus de
consistance que les divinités des anciens ages. Avant eux, sir W. Crookes, le grand physicien
anglais, avait déclaré : « La matiére n'est qu'un mode de mouvement » (Proc. Roy. Soc., n°
205, p. 472). Ainsi s'écroule le seul point dappui sur lequel s'édifiait toute la théorie
materialiste.



MATERIALISME ET POSITIVISME 61

mouvement harmonieux des atomes matériels suivant les besoins de
I'existence ; un principe qui domine la matiére et lui survit.

Il en est de méme de I'ensemble des choses. Le monde matériel n'est
que l'aspect extérieur, lI'apparence changeante, la manifestation d'une
réalité substantielle et spirituelle qui se trouve au-dedans de lui. De
méme que le moi humain n'est pas dans la matiére variable, mais dans
I'esprit, le moi de l'univers n'est pas dans I'ensemble des globes et des
astres qui le composent, mais dans la VVolonté cachée, dans la Puissance
invisible et immateérielle qui en dirige les secrets ressorts et en regle
I'évolution.

La science matérialiste ne voit gqu'un c6té des choses. Dans son
impuissance a déterminer les lois de l'univers et de la vie, apres avoir
proscrit I'nypothese, elle est obligée d'y revenir et de sortir de
I'expérience pour donner une explication des lois naturelles. C'est ce
qu'elle a fait en prenant pour base du monde physique lI'atome, qui ne
tombe pas sous les sens.

J. Soury, un des écrivains matérialistes les plus autorisés, n'hésite pas a
avouer cette contradiction dans son analyse des travaux d'Hackel :
« Nous ne pouvons rien connaitre, dit-il, de la constitution de la
matiére. »

Si le monde n'était qu'un composé de matiere gouverné par la force
aveugle, c'est-a-dire par le hasard, on ne verrait pas cette succession
réguliere, continue, des mémes phénomenes, se produisant d'aprés un
ordre établi ; on ne verrait pas cette adaptation intelligente des moyens
au but, cette harmonie des lois, des forces, des proportions, qui se
manifeste dans toute la nature. La vie serait un accident, un fait
d'exception et non d'ordre général. On ne saurait expliquer cette
tendance, cette impulsion qui, dans tous les ages du monde, depuis
I'apparition des étres élémentaires, dirige le courant vital, par des progres
successifs, vers des formes de plus en plus parfaites. Aveugle,
inconsciente, sans but, comment la matiere pourrait-elle se diversifier, se
développer sur le plan grandiose dont les lignes apparaissent a tout
observateur attentif ? Comment pourrait-elle coordonner ses éléments,
ses molécules, de maniére a former toutes les merveilles de la nature,
depuis les sphéres qui peuplent I'étendue jusqu'aux organes si délicats du
corps humain, jusqu'a lI'insecte, jusqu'a l'oiseau, jusqu'a la fleur ?



62 APRES LA MORT

Les progrés de la géologie et de I'anthropologie prehistorique ont jeté
de vives lumiéres sur I'histoire du monde primitif ; mais c'est a tort que
les matérialistes ont cru trouver dans la loi d'évolution des étres un point
d'appui, un secours pour leurs théories. Une chose essentielle se dégage
de ces éetudes : c'est la certitude que la force aveugle ne domine nulle
part d'une facon absolue. Au contraire, c'est I'intelligence, la volonté, la
raison qui triomphent et regnent. La force brutale n'a pas suffi a assurer
la conservation et le développement des especes. Parmi les étres, celui
qui a pris possession du globe et asservi la nature, ce n'est pas le plus
fort, le mieux armé physiquement, mais le mieux doué sous le rapport
intellectuel.

Depuis son origine, le monde s'achemine vers un éetat de choses de
plus en plus éeleveé. La loi du progres s'affirme a travers les temps, dans
les transformations successives du globe et les étapes de I'humanité. Un
but se révele dans l'univers, but vers lequel tout marche, tout évolue, les
étres comme les choses ; et ce but, c'est le Bien, c'est le Mieux. L'histoire
de la terre en est le plus éloquent témoignage.

On nous objectera sans doute que la lutte, la souffrance et la mort sont
au fond de tout. Nous répondrons que I'effort, la lutte et la souffrance
sont les conditions mémes du progres. Quant a la mort, elle n'est pas le
néant, comme nous le prouverons plus loin, mais l'entrée de I'étre dans
une phase nouvelle d'évolution. De I'étude de la nature et des annales de
I'histoire, un fait capital se dégage : il y a une cause a tout ce qui est.
Cette cause, pour la connaitre, il faut s'élever au-dessus de la matiere,
jusqu'au principe intellectuel, jusqu'a la Loi vivante et consciente qui
nous explique l'ordre de l'univers, comme les expériences de la
psychologie moderne nous expliquent le probléeme de la vie.

*

* *

On juge surtout une doctrine philosophique par ses conséquences
morales, par les effets qu'elle produit sur la vie sociale. Considérées a ce
point de vue, les théories matérialistes, basées sur le fatalisme, sont
incapables de servir de mobile a la vie morale, de sanction aux lois de la
conscience. L'idée toute mécanique qu'elles donnent du monde et de la



MATERIALISME ET POSITIVISME 63

vie détruit la notion de liberté et, par suite, celle de responsabilitéf3]
Elles font de la lutte pour I'existence une loi inexorable, en vertu de
laquelle les faibles doivent succomber sous les coups des forts, une loi
qui bannit a jamais de la terre le régne de la paix, de la solidarité et de la
fraternité humaine. En pénétrant dans les esprits, elles ne peuvent
amener que l'indifférence et I'égoisme chez les heureux, le désespoir et la
violence chez les déshérités, la démoralisation chez tous.

Sans doute, il est des matérialistes honnétes et des athées vertueux,
mais ce n'est pas par suite d'une application rigoureuse de leurs
doctrines. S'ils sont tels, c'est malgré leurs opinions et non a cause
d'elles ; c'est par une impulsion secrete de leur nature, et parce que leur
conscience a su résister a tous les sophismes. Il n'en résulte pas moins
logiquement qu'en supprimant le libre arbitre, en faisant des facultés
intellectuelles et des qualités morales la résultante de combinaisons
chimiques, les sécrétions de la substance grise du cerveau, en
considérant le génie comme une névrose, le materialisme abaisse la
dignité humaine, enleve a l'existence tout caractére élevé.

Avec la conviction gu'il n'y a rien au-dela de la vie présente, et pas
d'autre justice que celle des hommes, chacun peut se dire : A quoi bon
lutter et souffrir ? A quoi bon la pitié, le courage, la droiture ? Pourquoi
se contraindre et maitriser ses appetits, ses désirs ? Si I'humanité est
abandonnée a elle-méme, s'il n'y a nulle part un pouvoir intelligent,
equitable, qui la juge, qui la guide, la soutienne, quel secours peut-elle
attendre ? Quelle aide lui rendra moins lourd le poids de ses epreuves ?

S'il n'y a dans I'univers ni raison, ni justice, ni amour ; rien que la force
aveugle, étreignant les étres et les mondes sous le joug d'une fatalité sans
pensée, sans ame, sans conscience ; alors l'idéal, le bien, la beauté
morale, sont autant d'illusions et de mensonges. Ce n'est plus en eux,
mais dans la réalité brutale ; ce n'est plus dans le devoir, mais dans la
jouissance, que I'nomme doit voir le but de la vie, et, pour le réaliser, il
doit passer par-dessus toute vaine sentimentalité.

Si nous venons du néant pour retourner au néant, si le méme sort, le
méme oubli attend le criminel et le sage, I'égoiste et I'nomme dévoué ; si,

73 Biichner et son école n'hésitent pas a I'affirmer : « L'homme n'est pas libre, disent-ils, il va ol
son cerveau le pousse. » (Voir Biichner, Force et Matiére.)



64 APRES LA MORT

suivant les combinaisons du hasard, les uns doivent étre exclusivement a
la peine et les autres a la joie et a I'nonneur, alors il faut oser le
proclamer, I'espérance est une chimere; il n'y a plus de consolations
pour les affligés, plus de justice pour les victimes du sort. L'humanité
roule, emportée par le mouvement du globe, sans but, sans clarté, sans
loi morale, se renouvelant par la naissance et par la mort, deux
phénomenes entre lesquels I'étre s'agite et passe sans laisser plus de trace
qu'une étincelle dans la nuit.

Sous l'influence de telles doctrines, la conscience n‘a plus qu'a se taire
et a faire place a l'instinct brutal ; I'esprit de calcul doit succéder a
I'enthousiasme, et I'amour du plaisir remplacer les généreuses aspirations
de I'dame. Alors chacun ne songera qu'a soi. Le dégolt de la vie, la
pensée du suicide viendront hanter les malheureux. Les déshérités
n‘auront plus que haine pour ceux qui possedent et, dans leur fureur, ils
mettront en pieces cette civilisation grossiere et matérielle.

Mais non ! La pensee, la raison se soulévent et protestent contre ces
doctrines désolantes. L'homme, nous disent-elles, n‘aura pas lutte,
travaillé, souffert, pour aboutir au néant ; la matiére n'est pas tout ; il y a
des lois supérieures a elle, des lois d'ordre et d'harmonie, et l'univers
n'est pas seulement un mécanisme inconscient.

Comment la matiére aveugle pourrait-elle se gouverner par des lois
intelligentes et sages ? Comment, dénuée de raison, de sentiment,
pourrait-elle produire des étres raisonnables et sensibles, capables de
discerner le bien du mal, le juste de I'injuste ? Quoi ! I'dme humaine est
susceptible d'aimer jusqu'au sacrifice, le sens du beau et du bien est
gravé en elle, et elle serait issue d'un élément qui ne posséde ces qualités
a aucun degré ? Nous sentons, nous aimons, nous souffrons, et nous
émanerions d'une cause qui est sourde, inexorable et muette ? Nous
serions plus parfaits et meilleurs qu'elle ?

Un tel raisonnement est un outrage a la logique. On ne saurait
admettre que la partie puisse étre superieure au tout, que l'intelligence
puisse dériver d'une cause inintelligente, que, d'une nature sans but, il
puisse sortir des étres susceptibles de poursuivre un but.

Le sens commun nous dit, au contraire, que, si l'intelligence, I'amour
du bien et du beau sont en nous, il faut qu'ils proviennent d'une cause qui
les posséde a un degré supérieur. Si l'ordre se manifeste en toutes



MATERIALISME ET POSITIVISME 65

choses, si un plan se revele dans le monde, c'est qu'une pensée les a
elaboreés, une raison les a congus.

N'insistons pas sur des probléemes dont nous aurons a reprendre plus
loin I'examen, et arrivons a une autre doctrine, qui a avec le matérialisme
de nombreux points de contact. Nous voulons parler du positivisme.

Cette philosophie, plus subtile ou moins franche que le matérialisme,
n'affirme rien, ne nie rien. Ecartant toute étude métaphysique, toute
recherche des causes premiéres, elle établit que I'nomme ne peut rien
savoir du principe des choses ; par conséquent, I'étude des causes du
monde et de la vie serait superflue. Toute sa méthode se rapporte a
I'observation des faits constatés par les sens et des lois qui les relient.
Elle n'admet que I'expérience et le calcul.

Cependant, la rigueur de cette methode a dia se plier devant les
exigences de la science, et le positivisme, comme le matérialisme,
malgré son horreur de I'hypothése, a été contraint d'admettre des théories
non vérifiables par les sens. C'est ainsi qu'il raisonne sur la matiére et la
force, dont la nature intime lui est inconnue; qu'il admet la loi
d'attraction, le systéeme astronomique de Laplace, la corrélation des
forces, toutes choses impossibles a démontrer expérimentalement.

Plus encore, on a vu le fondateur du positivisme, Auguste Comite,
aprés avoir éliminé tous les problemes religieux et métaphysiques,
revenir aux qualités occultes et mystérieuses des chosesf4Jet terminer son
oeuvre en fondant le culte de la Terre. Ce culte avait ses cérémonies, ses
prétres salariés. Il est vrai que les positivistes ont renié ces aberrations.
Nous n'insisterons pas sur ce point, pas plus que sur le fait que Littré, le
savant éminent, le chef venéré de l'athéisme moderne, se fit baptiser a
son lit de mort, aprés avoir accepte les visites frequentes d'un prétre
catholique. Un tel démenti infligé aux principes de toute une vie doit
cependant étre signalé.

Ces deux exemples, donnés par les maitres du positivisme, démontrent
I'impuissance de doctrines qui se desintéressent des aspirations de I'étre
moral et religieux. Ils prouvent qu'on ne fonde rien avec des négations ni
avec l'indifférence ; que, malgré tous les sophismes, il arrive une heure

74 v/oir, & ce sujet, Ontologie, de Durand de Gros (1871), ouvrage remarquable, qui réfute les
doctrines positivistes.



66 APRES LA MORT

ou la pensée de l'au-dela se dresse devant les sceptiques les plus
endurcis.

Néanmoins, on ne peut méconnaitre que le positivisme n'ait eu sa
raison d'étre et n'ait rendu d'incontestables services a I'esprit humain, en
contraignant celui-ci a serrer davantage ses arguments, a préciser ses
théories, a faire une part plus large a la démonstration. Fatigués des
abstractions meétaphysiques et des vaines discussions d'école, ses
fondateurs ont voulu placer la science sur un terrain solide ; mais la base
choisie par eux était si étroite que leur édifice a manqué a la fois
d'ampleur et de solidité. En voulant restreindre le domaine de la pensée,
ils ont annihilé les plus belles facultés de I'dme ; en repoussant les idées
d'espace, d'infini, d'absolu, ils ont 0té a certaines sciences, aux
mathématiques, a la géométrie, a I'astronomie, toute possibilité de se
développer et de progresser. On a vu ce fait significatif : c'est dans le
champ de I'astronomie stellaire, science proscrite par Auguste Comte
comme etant du domaine de l'incognoscible, que les plus belles
découvertes ont éte réalisées.

Le positivisme est dans I'impossibilité de fournir une base morale a la
conscience. L'homme, ici-bas, n'a pas que des droits a exercer, il a aussi
des devoirs a remplir ; c'est la condition essentielle de tout ordre social.
Or, pour remplir ses devoirs, il faut les connaitre, et comment les
connaitre, si I'on se désintéresse du but de la vie, des origines et des fins
de I'étre ? Comment nous conformer a la regle des choses, selon la
propre expression de Littré, si nous nous interdisons d'explorer le
domaine du monde moral et I'étude des faits de conscience ?

Dans un but louable, certains penseurs, matérialistes et positivistes,
ont voulu fonder ce qu'ils ont appelé la morale indépendante, c'est-a-dire
la morale dégagée de toute conception théologique, de toute influence
religieuse. Ils ont cru trouver la un terrain neutre, ou tous les bons esprits
pouvaient se réunir. Mais les matérialistes n'ont pas réfléchi qu'en niant
la liberté, ils rendaient toute morale impuissante et vaine. Dépourvu de
liberté, I'hnomme n'est plus gqu'une machine, et une machine n'a que faire
de morale. Il aurait fallu aussi que la notion du devoir flt acceptée par
tous pour étre efficace ; et sur quoi peut s'appuyer la notion du devoir
dans une théorie mécanique du monde et de la vie ?

La morale ne peut étre prise pour base, pour point de départ. Elle est
une conséquence de principes, le couronnement d'une conception



MATERIALISME ET POSITIVISME 67

philosophique. C'est pourquoi la morale indépendante est restée une
théorie stérile, une illusion généreuse, sans influence sur les moeurs.

Dans leur étude attentive et minutieuse de la matiéere, les écoles
positivistes ont contribué a enrichir certaines branches des connaissances
humaines, mais elles ont perdu de vue I'ensemble des choses et les lois
superieures de l'univers. En s'enfermant dans leur domaine exclusif, elles
ont imité le mineur qui s'enfonce de plus en plus dans les entrailles du
sol, en découvre les trésors cachés, et ne voit plus le grand spectacle de
la nature, se déployant sous les rayons du soleil.

Ces écoles n'ont pas méme été fideles a leur programme ; car, apres
avoir proclameé la méthode expérimentale comme le seul moyen d'arriver
a la verité, on les a vues se donner un dementi a elles-mémes, en niant a
priori tout un ordre de phénomenes, de manifestations psychiques, que
nous aurons a examiner. Chose a noter, la science positive a montrée
autant d'incrédulité dédaigneuse devant ces faits, qui venaient
bouleverser ses théories, autant de parti pris que les hommes d'église les
plus intolérants.

Le positivisme ne peut étre considéré comme la derniere étape de la
science. Celle-ci est progressive par essence et saura se compléter. Le
positivisme n'est qu'une des formes temporaires de I'évolution
philosophique. Les siécles n'ont pas succédé aux siecles, les oeuvres des
sages et des philosophes ne se sont pas accumulées pour aboutir a la
théorie de l'inconnaissable. La pensée évolue, se développe et, chaque
jour, pénetre plus avant. Ce qui était inconnu hier sera connu demain. La
marche de I'esprit humain n'a pas de terme. Lui en fixer un, c'est nier la
loi du progres ; c'est méconnaitre la vérité.

VIII. - LA CRISE MORALE.

De I'examen précédent il résulte que deux systemes contradictoires et
ennemis se partagent le monde de la pensée. Notre temps est, a ce point
de vue, un temps de trouble et de transition. La foi religieuse s'attiédit, et
les grandes lignes de la philosophie de I'avenir n'apparaissent encore
qu'a une minorité de chercheurs.

Certes, I'époque ou nous vivons est grande par la somme des progres
réalisés. La civilisation moderne, puissamment outillée, a transformeé la
face de la terre; elle a rapproché les peuples, en supprimant les



68 APRES LA MORT

distances. L'instruction s'est répandue; les institutions se sont
améliorées. Le droit a remplacé le privilege, et la liberté triomphe de
I'esprit de routine et du principe d'autorité. Une grande bataille se livre
entre le passé, qui ne veut pas mourir, et l'avenir, qui fait effort pour
naitre a la vie. A la faveur de cette lutte, le monde s'agite et marche ; une
impulsion irrésistible I'entraine, et le chemin parcouru, les résultats
acquis nous font présager des conquétes plus merveilleuses encore.

Cependant, si les progres d'ordre matériel et d'ordre intellectuel sont
remarquables, par contre, I'avancement moral est nul. Sur ce point, le
monde semble plutdt reculer; les sociétés humaines, fiévreusement
absorbées par les questions politiques, par les entreprises industrielles et
financieres, sacrifient au bien-&tre leurs intéréts moraux.

Si l'oeuvre de la civilisation nous apparait sous de magnifiques
aspects, elle a aussi, comme toutes les choses humaines, de sombres
dessous. Sans doute, elle a amélioré dans une certaine mesure les
conditions de I'existence, mais elle a multiplié les besoins a force de les
satisfaire ; en aiguisant les appétits, les désirs, elle a favorisé d'autant le
sensualisme et augmenté la dépravation. L'amour du plaisir, du luxe, des
richesses est devenu de plus en plus ardent. On veut acquérir, on veut
posséder a tout prix.

De Ia, ces spéculations éhontées qui s'étalent en pleine lumiere. De 13,
cet affaissement des caracteres et des consciences, ce culte fervent que
I'on rend a la fortune, véritable idole dont les autels ont remplacé ceux
des divinités tombées.

La science et I'industrie ont centuplé les richesses de I'humanité, mais
ces richesses n'ont profité directement qu'a une faible partie de ses
membres. Le sort des petits est resté precaire, et la fraternite tient plus de
place dans les discours que dans les coeurs. Au milieu des cités
opulentes, on peut encore mourir de faim. Les usines, les agglomeérations
ouvrieres, foyers de corruption physique et morale, sont devenues
comme les enfers du travail.

L'ivrognerie, la prostitution, la débauche répandent partout leurs
poisons, appauvrissent les genérations et tarissent la vie dans sa source,
tandis que les feuilles publiques sement a I'envi l'injure, le mensonge, et
qu'une littérature malsaine excite les cerveaux et débilite les ames.

Chaque jour, la désespérance fait de nouveaux ravages : le nombre des
suicidés, qui, en 1820, était de quinze cents pour la France, est



LA CRISE MORALE 69

maintenant de plus de huit mille. Huit mille étres, chaque année, faute
d'énergie et de sens moral, désertent les luttes fécondes de la vie et se
réfugient dans ce qu'ils croient étre le néant! Le nombre des crimes et
deélits a triplé depuis cinquante ans. Parmi les condamnés, la proportion
des adolescents est considérable. Faut-il voir dans cet état de choses les
effets de la contagion du milieu, des mauvais exemples recus des
I'enfance, le défaut de fermeté des parents et I'absence d'éducation dans
la famille ? 1l y a tout cela, et plus encore.

Nos maux proviennent de ce que, malgré le progreés de la science et le
développement de l'instruction, I'nomme s'ignore encore lui-méme. Il
sait peu de chose des lois de l'univers ; il ne sait rien des forces qui sont
en lui. Le « connais-toi toi-méme » du philosophe grec est resté, pour
I'immense majorité des humains, un appel stérile. Pas plus qu'il y a vingt
siecles, moins peut-étre, I'nomme d'aujourd’hui ne sait ce qu'il est, d'ou il
vient, ou il va, quel est le but réel de I'existence. Aucun enseignement
n'est venu lui donner la notion exacte de son r6le en ce monde ni de ses
destinees.

L'esprit humain flotte, indécis, entre les sollicitations de deux
puissances.

D'un c6té, les religions avec leur corteége d'erreurs et de superstitions,
leur esprit de domination et d'intolérance; mais aussi avec les
consolations dont elles sont la source et les faibles lueurs gu'elles ont
gardées des vérités primordiales.

De l'autre, la science, matérialiste dans ses principes comme dans ses
fins, avec ses froides négations et son penchant outré a l'individualisme ;
mais aussi avec le prestige de ses découvertes et de ses bienfaits.

Et ces deux colosses, la religion sans preuves et la science sans idéal,
se défient, s'étreignent, se combattent sans pouvoir se vaincre, car
chacune d'elles répond a un besoin impérieux de I'nomme, I'une parlant a
son coeur, l'autre s'adressant a son esprit et a sa raison. Autour d'elles
s'accumulent les ruines de nombreuses esperances et d'aspirations
détruites ; les sentiments généreux s'affaiblissent, la division et la haine
remplacent la bienveillance et la concorde.

Au milieu de cette confusion d'idées, la conscience a perdu sa voie.
Elle va, anxieuse, au hasard, et, dans l'incertitude qui pese sur elle, le
bien et le juste se voilent. La situation morale de tous les malheureux qui
ploient sous le fardeau de la vie est devenue intolérable, entre deux



70 APRES LA MORT

doctrines qui n'offrent comme perspective a leurs douleurs, comme
terme a leurs maux, l'une que le néant, l'autre qu'un paradis presque
inaccessible ou une éternité de supplices.

Les conséquences de ce conflit se font sentir partout, dans la famille,
dans I'enseignement et dans la société. L'éducation virile a disparu. Ni la
science, ni la religion ne savent plus faire les ames fortes et bien armees
pour les combats de la vie. La philosophie, elle-méme, en s'adressant
seulement a quelques intelligences abstraites, abdique ses droits sur la
vie sociale et perd toute influence.

Comment I'humanité sortira-t-elle de cet état de crise ? Il n'est pour
cela qu'un moyen : trouver un terrain de conciliation ou les deux forces
ennemies, le sentiment et la raison, puissent s'unir pour le bien et le salut
de tous. Car tout étre humain porte en lui ces deux forces, sous l'empire
desquelles il pense et agit tour a tour. Leur accord procure a ses facultés
I'équilibre et I'harmonie, centuple ses moyens d'action et donne a sa vie
la rectitude, l'unité de tendances et de vues, tandis que leurs
contradictions et leurs luttes amenent en lui le désordre. Et ce qui se
produit en chacun de nous se manifeste dans la société entiere et cause le
trouble moral dont elle souffre.

Pour y mettre fin, il faut que la lumiere se fasse aux yeux de tous,
grands et petits, riches et pauvres, hommes, femmes et enfants ; il faut
qu'un nouvel enseignement populaire vienne éclairer les ames sur leur
origine, leurs devoirs et leur destinée.

Car tout est la. Seules, les solutions formulées par cet enseignement
peuvent servir de base a une éducation virile, rendre I'hnumanité vraiment
forte et libre. Leur importance est capitale, aussi bien pour Il'individu,
qu'elles dirigeront dans sa tache journaliere, que pour la societé, dont
elles régleront les institutions et les rapports.

L'idée que I'homme se fait de l'univers, de ses lois, du réle qui lui
échoit sur ce vaste théatre, rejaillit sur toute sa vie et influe sur ses
déterminations. C'est d'aprées elle gqu'il se trace un plan de conduite, se
fixe un but et marche vers lui. Aussi chercherions-nous en vain a éluder
ces problemes. lls se posent d'eux-mémes a notre esprit; ils nous
dominent, ils nous enveloppent dans leurs profondeurs ; ils forment le
pivot de toute civilisation.

Chaque fois gu'une conception nouvelle du monde et de la vie pénétre
dans l'esprit humain et s'infiltre de proche en proche dans tous les



LA CRISE MORALE 71

milieux, l'ordre social, les institutions et les moeurs s'en ressentent
aussitot.

Les conceptions catholiques ont créé la civilisation du moyen age et
faconné la société féodale, monarchique, autoritaire. Alors, sur terre
comme au ciel, c'était le regne de la grace et du bon plaisir. Ces
conceptions ont vécu ; elles ne trouvent plus de place dans le monde
moderne. Mais, en abandonnant les anciennes croyances, le présent n'a
pas su les remplacer. Le positivisme matérialiste et athée ne voit plus
dans la vie qu'une combinaison passagere de matiere et de force, dans les
lois de l'univers qu'un mécanisme brutal. Aucune notion de justice, de
solidarité, de responsabilité. De la, un relachement genéral des liens
sociaux, un scepticisme pessimiste, un mépris de toute loi et de toute
autorité, qui pourraient nous conduire aux abimes.

Ces doctrines matérialistes ont amené chez les uns le découragement,
chez les autres une recrudescence de convoitise ; partout elles ont poussé
au culte de l'or et de la chair. Sous leur influence, une génération s'est
elevee, géneration dépourvue d'idéal, sans foi dans l'avenir, doutant
d'elle-méme et de tout.

Les religions dogmatiques nous conduisaient a l'arbitraire et au
despotisme ; le matérialisme aboutit logiguement, inévitablement, a
I'anarchie et au nihilisme. C'est pourquoi nous devons le considérer
comme un péril, comme une cause de décadence et d'abaissement.

Peut-étre trouvera-t-on ces appréciations excessives et sera-t-on porté
a nous taxer d'exageration. Il nous suffirait, en ce cas, de nous reporter
aux oeuvres des matérialistes éminents et de citer leurs propres
conclusions.

Voici, par exemple, ce qu'écrivait, parmi tant d'autres, M. Jules
Souryf5]:

«S'll 'y a quelque chose de vain et d'inutile au monde, c'est la naissance,
I'existence et la mort des innombrables parasites, faunes et flores, qui végeétent
comme une moisissure et s'agitent a la surface de cette infime planete. Indifférente
en soi, nécessaire en tout cas, puisqu'elle est, cette existence qui a pour condition
la lutte acharnée de tous contre tous, la violence ou la ruse, I'amour, plus amer que

la mort, paraitra, au moins a tous les étres vraiment conscients, un réve sinistre,
une hallucination douloureuse, au prix de laguelle le néant serait un bien.

75 Philosophie naturelle, p. 210.



72 APRES LA MORT

« Mais, si nous sommes les fils de la nature, si elle nous a créés et donneé I'étre,
c'est nous, a notre tour, qui I'avons douée de toutes les qualités ideales qui la
parent & nos yeux, qui avons tissé le voile lumineux sous lequel elle nous apparait.
L'éternelle illusion qui enchante ou qui tourmente le coeur de I'hnomme est donc
bien son oeuvre.

« Dans cet univers ou tout est ténebres et silence, lui seul veille et souffre sur
cette planéte, parce que lui seul, peut-étre avec ses freres inférieurs, médite et
pense. C'est a peine s'il commence a comprendre la vanité de tout ce qu'il a cru, de
tout ce qu'il a aimé, le néant de la beauté, le mensonge de la bonté, I'ironie de
toute science humaine. Aprés s'étre naivement adoré dans ses dieux et dans ses
héros, quand il n'a plus ni foi ni espoir, voici qu'il sent que la nature elle-méme se
dérobe, qu'elle n'était, comme tout le reste, qu'apparence et duperie. »

Un autre écrivain matérialiste, poéete de grand talent, Mme
Ackermann, n'hésitait pas a tenir ce langage :

«Je ne dirai pas a I'humanité: Progresse! Je lui dirai: Meurs! car aucun
progres ne t'arrachera jamais aux miséres de la condition terrestre. »

Ces vues ne sont pas seulement le partage de quelques écrivains.
Gréace a une littérature qui déshonore le beau nom de naturalisme, par le
moyen de romans, de feuilletons sans nombre, elles ont pénétré jusque
dans les milieux les plus obscurs.

Avec cette opinion que le néant est préférable a la vie, peut-on
s'étonner que I'homme prenne l'existence et le travail en dégolt ? Peut-
on se refuser a comprendre pourquoi le découragement et la
démoralisation s'infiltrent dans les esprits ? Non, ce n'est pas avec de
telles doctrines que l'on inspirera aux peuples la grandeur d'ame, la
fermeté dans les mauvais jours, le courage dans I'adversité !

Une société sans espérance, sans foi dans l'avenir, est comme un
homme perdu dans le désert, comme une feuille morte qui roule au gré
des vents. Il est bon de combattre I'ignorance et la superstition, mais il
faut les remplacer par des croyances rationnelles. Pour marcher d'un pas
ferme dans la vie, pour se préserver des defaillances et des chutes, il faut
une conviction robuste, une foi qui nous éléve au-dessus du monde
matériel ; il faut voir le but et y tendre directement. L'arme la plus sdre
dans le combat terrestre, c'est une conscience droite et éclairée.

Mais si I'idée du néant nous domine, si nous croyons que la vie est
sans lendemain et qu'a la mort tout est fini, alors, pour étre logiques, le
souci de I'existence matérielle et l'intérét personnel devront primer tout



LA CRISE MORALE 73

autre sentiment. Peu nous importera un avenir que nous ne devons pas
connaitre ! A quel titre nous parlera-t-on de progres, de réformes, de
sacrifices ? S'il n'est pour nous gqu'une existence éphémere, nous n‘avons
plus qu'a profiter de I'heure présente, a en prendre les joies, a en laisser
les souffrances et les devoirs! Tels sont les raisonnements auxquels
aboutissent forcément les théories matérialistes, raisonnements que nous
entendons formuler et que nous voyons appliquer chaque jour autour de
nous.

Quels ravages ne peut-on attendre de ces doctrines, au milieu d'une
riche civilisation, déja tres développée dans le sens du luxe et des
jouissances physiques ?

Cependant, tout idéal n'est pas mort. L'ame humaine a parfois le
sentiment de sa misére, de l'insuffisance de la vie présente et de la
nécessité de l'au-dela. Dans la pensée du peuple, une sorte d'intuition
subsiste ; trompé pendant des siecles, il est devenu incrédule a I'égard de
tout dogme, mais il n'est pas sceptique. Vaguement, confusément, il
croit, il aspire a la justice. Et ce culte du souvenir, ces manifestations
touchantes du 2 novembre, qui portent les foules vers les tombes des
morts aimeés, dénotent aussi un instinct confus de I'immortalité.

Non, le peuple n'est pas athée, puisqu'il croit a la justice immanente,
comme il croit a la liberté, car toutes deux existent de par les lois
eternelles et divines. Ce sentiment, le plus grand, le plus beau que I'on
puisse trouver au fond de I'ame, ce sentiment nous sauvera. Pour cela, il
suffira de faire comprendre a tous que cette notion, gravée en nous, est la
loi méme de l'univers, qu'elle régit tous les étres et tous les mondes, et
que, par elle, le bien doit finalement triompher du mal, et la vie sortir de
la mort.

En méme temps qu'il aspire a la justice, le peuple en cherche la
réalisation. Il la cherche, sur le terrain politique comme sur le terrain
économique, dans le principe d'association. La puissance populaire a
commencé a étendre sur le monde un vaste réseau d'associations
ouvriéres, un groupement socialiste qui embrasse toutes les nations, et,
sous un drapeau unique, fait entendre partout les mémes appels, les
mémes revendications. Il y a 1a, gu'on ne s'y trompe pas, en méme temps
gu'un spectacle plein d'enseignements pour le penseur, une oeuvre
grosse de conséquences pour l'avenir.



74 APRES LA MORT

Inspirée par les théories matérialistes et athées, elle deviendrait un
instrument de destruction, car son action se résoudrait en violences, en
révolutions douloureuses. Contenue dans les bornes de la sagesse et de
la modération, elle peut beaucoup pour le bonheur de I'humanité. Qu'un
rayon d'en haut, qu'un idéal élevé viennent éclairer ces foules en travail,
ces masses avides de progres, et I'on verra toutes les vieilles formes
sociales se dissoudre et se fondre en un monde nouveau, base sur le droit
de tous, sur la justice et la solidarité.

*

* *

L'heure présente est une heure de crise et de renouvellement. Le
monde est en fermentation, la corruption monte, I'ombre s'étend, le peril
est grand ; mais derriere I'ombre nous entrevoyons la lumiére ; derriere le
péril nous voyons le salut. Une société ne peut périr. Si elle porte en elle
des éléments de décomposition, elle porte aussi des germes de
transformation et de relevement. La décomposition annonce la mort,
mais elle précede aussi la renaissance ; elle peut étre le prélude d'une
autre vie.

D'ou viendront la lumiére, le salut, le relevement ?

Ce n'est pas de I'Eglise: elle est impuissante a régénérer l'esprit
humain.

Ce n'est pas de la science : elle ne s'occupe ni des caracteres, ni des
consciences, mais seulement de ce qui frappe les sens ; tout ce qui fait la
vie morale, tout ce qui fait les grands coeurs, les sociétés fortes: le
dévouement, la vertu, la passion du bien, tout cela ne tombe pas sous les
sens.

Pour relever le niveau moral, pour arréter ces deux courants de la
superstition et du scepticisme, qui aboutissent également a la stérilité, ce
qu'il faut a I'nomme, c'est une conception nouvelle du monde et de la vie,
qui, en s'appuyant sur I'étude de la nature et de la conscience, sur
I'observation des faits, sur les principes de la raison, fixe le but de
I'existence et regle notre marche en avant. Ce qu'il faut, c'est un
enseignement d'ou se degage un mobile de perfectionnement, une
sanction morale et une certitude pour I'avenir.

Or, cette conception et cet enseignement existent déja et se vulgarisent
tous les jours. Au milieu des disputes et des divagations des écoles, une



LA CRISE MORALE 75

voix s'est fait entendre : celle des Morts. De l'autre c6té de la tombe, ils
se sont révelés plus vivants que jamais ; devant leurs instructions, le
voile qui nous cachait la vie future est tombé. L'enseignement qu'ils nous
donnent va réconcilier tous les systemes ennemis et, des cendres du
passé, faire jaillir une flamme nouvelle. Dans la philosophie des Esprits,
nous retrouvons la doctrine cachée qui embrasse tous les ages. Cette
doctrine, elle la fait revivre ; elle en réunit les débris épars, les relie d'un
ciment puissant, pour en reconstituer un monument capable d'abriter tous
les peuples, toutes les civilisations. Pour en assurer la durée, elle I'assoit
sur le roc de I'expérience directe, du fait sans cesse renouvelé. Grace a
elle, la certitude de la vie immortelle se précise aux yeux de tous, avec
les existences innombrables et les progres incessants qu'elle nous réserve
dans la succession des temps.

Une telle doctrine peut transformer peuples et sociétés, en portant la
clarté partout ou est la nuit, en faisant fondre a sa chaleur tout ce qu'il y a
de glace et d'égoisme dans les ames, en révélant a tous les hommes les
lois qui les unissent dans les liens d'une étroite solidarité. Elle fera la
conciliation avec la paix et I'narmonie. Par elle, nous apprendrons a agir
avec un méme esprit et un méme coeur. L'humanité, consciente de sa
force, s'avancera d'un pas plus ferme vers ses magnifiques destinées.

Cet enseignement, nous en exposerons les principes essentiels dans la
deuxiéme partie de cet ouvrage ; apres quoi nous indiguerons les preuves
expérimentales, les faits d'observation sur lesquels ils reposent.



DEUXIEME PARTIE

L ES GRANDS PROBLEMES

IX. - L'UNIVERS ET DIEU.

Plus haut que les problemes de la vie et de la destinée, se dresse la
question de Dieu.

Si nous étudions les lois de la nature, si nous poursuivons la beauté
idéale dont tous les arts s'inspirent, partout et toujours, au-dessus et au-
dela de tout, nous retrouvons l'idée d'un Etre supérieur, nécessaire et
parfait, source eternelle du bien, du beau et du vrai, a qui s'identifient la
loi, la justice, la supréme raison.

Le monde, physique et moral, est gouverné par des lois, et ces lois
dénotent une intelligence profonde des choses qu'elles régissent. Elles ne
procedent pas d'une cause aveugle : le chaos, le hasard ne sauraient
produire l'ordre et I'harmonie. Elles n'émanent pas des hommes : des
étres passagers, limités dans le temps et I'espace, ne pourraient créer des
lois permanentes et universelles. Pour les expliquer, logiquement, il faut
remonter jusqu'a I'Etre générateur de toutes choses. On ne saurait
concevoir l'intelligence sans la personnifier dans un étre, mais cet étre ne
vient pas s'ajouter a la chaine des étres. Il est le Péere de tous, la source
méme de la vie.

La personnalité ne doit pas s'entendre ici dans le sens d'un étre
posseédant une forme, mais plutdt comme I'ensemble des facultés
constituant un tout conscient. La personnalité, dans la plus haute
acception de ce mot, c'est la conscience, et c'est dans ce sens que Dieu
est une personne, ou plutdt la personnalité absolue, et non pas un étre
ayant une forme et des limites. Dieu est infini et ne peut étre
individualise, c'est-a-dire séparé du monde, ni subsister a part.

Quant a se désintéresser de I'étude de la cause premiere comme inutile
et inconnaissable, suivant l'expression des positivistes, nous nous
demandons s'il est réellement possible a un esprit sérieux de se



L'UNIVERS ET DIEU 77

complaire dans l'ignorance des lois qui reglent les conditions de son
existence. La recherche de Dieu s'impose. Elle n'est autre que I'étude de
la grande Ame, du principe de vie qui anime l'univers et se reflete en
chacun de nous. Tout devient secondaire quand il s'agit du principe des
choses. L'idée de Dieu est inséparable de I'idée de loi et surtout de loi
morale, et nulle société ne peut vivre, ni se développer, sans la
connaissance de la loi morale. La croyance en un idéal supérieur de
justice fortifie la conscience et soutient I'nomme dans ses épreuves. Elle
est la consolation, I'espérance de ceux qui souffrent, le supréme refuge
des affliges, des abandonnés. Comme une aurore, elle éclaire de ses
douces clartés I'ame des malheureux.

Sans doute on ne peut démontrer I'existence de Dieu par des preuves
directes et sensibles ; Dieu ne tombe pas sous les sens. La Divinité s'est
dérobée sous un voile mystérieux, peut-étre pour nous contraindre a la
rechercher, ce qui est bien I'exercice le plus noble et le plus fécond de
notre faculté de penser, et aussi pour nous laisser le mérite de la
découvrir. Mais il est en nous une force, un instinct sar, qui nous porte
vers elle et nous affirme son existence avec plus d'autorité que toutes les
démonstrations et toutes les analyses.

Dans tous les temps, sous tous les climats, - et c'est la raison d'étre de
toutes les religions, - I'esprit humain a senti le besoin de s'élever au-
dessus de toutes les choses mobiles, périssables, qui constituent la vie
matérielle et ne peuvent lui donner une complete satisfaction ; il a voulu
s'attacher a ce qui est fixe, permanent, immuable dans l'univers; il a
compris I'existence d'un Etre absolu et parfait, auquel il identifie toutes
les puissances intellectuelles et morales. Il a trouveé tout cela en Dieu, et
rien en dehors de lui ne peut nous procurer cette sécurité, cette certitude,
cette confiance en l'avenir, sans lesquelles nous flottons a tous les vents
du doute et de la passion.

On nous objectera peut-étre le funeste usage que les religions ont fait
de I'idée de Dieu. Mais qu'importent les formes variées que les hommes
ont prétées a la divinité ? Ce ne sont plus la pour nous que des dieux
chimériques, créés par la raison débile dans I'enfance des sociétés, ces
formes poétiques, gracieuses ou terribles, étant appropriées aux
intelligences qui les ont congues. La pensée humaine, plus mare, s'est
éloignée de ces conceptions vieillies ; elle a oublié ces fantdmes et les
abus commis en leur nom, pour se porter d'un élan puissant vers la



78 APRES LA MORT

Raison éternelle, vers Dieu, Ame du monde, foyer universel de vie et
d'amour, en qui nous nous sentons vivre comme l'oiseau vit dans l'air,
comme le poisson vit dans l'océan, et par qui nous sommes reliés a tout
ce qui est, a eté et sera.

L'idée que les religions se sont faite de Dieu s'appuyait sur une
révelation prétendue surnaturelle. Nous admettons encore aujourd'hui
une révelation des lois supérieures, mais celle-la est rationnelle et
progressive ; elle se fait a notre pensée par la logique des choses et par le
spectacle du monde. Elle est écrite dans deux livres sans cesse ouverts
sous nos yeux : le livre de l'univers, ou les oeuvres divines apparaissent
en caracteres grandioses ; le livre de la conscience, dans lequel sont
graveés les préceptes de la morale. Les indications des Esprits, recueillies
sur tous les points du globe par des procédés simples et naturels, n'ont
fait que la confirmer. C'est au moyen de ce double enseignement que la
raison humaine communie avec la raison divine au sein de la nature
universelle, qu'elle en comprend, qu'elle en godte les harmonies et les
beautés.

* *

A I'heure ou le silence et la nuit s'étendent sur la terre, quand tout
repose dans les demeures humaines, si nous portons nos regards vers
I'infini des cieux, nous le verrons parsemé de feux innombrables. Des
astres radieux, des soleils éblouissants, suivis de leurs corteges de
planetes, évoluent par milliers dans les profondeurs. Jusque dans les
régions les plus reculées, des groupes stellaires se deploient comme des
écharpes lumineuses. En vain le télescope sonde les cieux, nulle part il
ne trouve de bornes a l'univers; partout les mondes succédent aux
mondes, les soleils aux soleils; partout des légions d'astres se
multiplient au point de se confondre en une brillante poussiere dans les
abimes sans fond de I'espace.

Quelle parole humaine pourrait vous décrire, merveilleux diamants de
I'écrin céleste ? Sirius, vingt fois plus grand que notre Soleil, lui-méme
egal a plus d'un million de globes terrestres réunis ; Aldébaran, Véga,
Procyon, soleils roses, bleus, écarlates, astres d'opale et de saphir, qui
déversez dans I'étendue vos rayons multicolores, rayons qui, malgré une
vitesse de soixante et dix mille lieues par seconde, n'arrivent a nous



L'UNIVERS ET DIEU 79

qu'apres des centaines et des milliers d'années ! Et vous, nébuleuses
lointaines, qui enfantez des soleils, univers en formation, tremblantes
etoiles a peine perceptibles, qui étes des foyers gigantesques de chaleur,
de lumiere, délectricité et de vie, mondes étincelants, sphéres
Immenses ! et vous, peuples innombrables, races, humanités sidérales
qui les habitez ! Notre faible voix s'essaye vainement a proclamer votre
splendeur ; impuissante, elle se tait, tandis que notre regard ébloui
contemple le défilé des astres.

Et lorsque ce regard abandonne les vertigineux espaces pour observer
les mondes plus voisins, les sphéres, filles du Soleil, qui gravitent
comme nous autour du foyer commun, qu'observe-t-il a leur surface ?
Des continents et des mers, des monts et des plaines, d'épais nuages
chassés par les vents, des neiges et des bancs de glace accumulés autour
des pbles. Nous apprenons que ces mondes possedent de l'air, de I'eau,
de la chaleur, de la lumiere, des saisons, des climats, des jours, des nuits,
en un mot toutes les conditions de la vie terrestre, ce qui nous permet de
voir en eux le sejour d'autres familles humaines, de croire, avec la
science, gu'ils sont habités, I'ont été ou le seront un jour. Tout cela,
astres flamboyants, planétes secondaires, satellites, cometes vagabondes,
tout cela, suspendu dans le vide, s'agite, s'éloigne, se rapproche, parcourt
des orbes déterminés, emporté par des vitesses effrayantes a travers les
régions sans fin de lI'immensité. Partout le mouvement, I'activité, la vie
se manifestent dans le spectacle de [l'univers, peuplé de mondes
innombrables, roulant sans repos dans la profondeur des cieux.

Une loi regle cette circulation formidable, la loi universelle de
gravitation. Elle seule soutient, fait mouvoir les corps célestes, dirige
autour des soleils lumineux les planétes obéissantes. Cette loi régit tout
dans la nature, depuis lI'atome jusqu'a l'astre. La méme force qui, sous le
nom d'attraction, retient les mondes dans leurs orbes, sous celui de
cohésion, groupe les molécules et préside a la formation des corps
chimiques.

Si, apres ce regard rapide jeté sur les cieux, nous comparions la terre
que nous habitons aux puissants soleils qui se balancent dans I'éther,
aupres d'eux, elle nous paraitrait a peine comme un grain de sable,
comme un atome flottant dans I'infini. La terre est un des plus petits
astres du ciel. Et cependant, quelle harmonie dans sa forme, quelle
variété dans sa parure ! Voyez ses continents découpés, ses péninsules



80 APRES LA MORT

effilées et les guirlandes d'fles qui les entourent; voyez ses mers
imposantes, ses lacs, ses foréts, ses végétaux, depuis le cedre qui se
dresse au flanc des monts jusqu'a I'numble fleur a demi cachée dans la
verdure ; énumérez les étres vivants qui la peuplent : oiseaux, insectes,
plantes, et vous reconnaitrez que chacun est une oeuvre admirable, une
merveille d'art et de précision.

Et le corps humain, n'est-il pas un vivant laboratoire, un instrument
dont le mécanisme touche & la perfection ? Etudions en lui la circulation
du sang, cet ensemble de valvules et de soupapes semblables a celles
d'une machine a vapeur. Examinons la structure de I'oeil, cet appareil si
compliqué qu'il surpasse tout ce que l'industrie de I'homme peut réver ;
la construction de l'oreille, si admirablement disposée pour recueillir les
ondes sonores ; le cerveau, dont les circonvolutions internes ressemblent
a I'épanouissement d'une fleur. Considérons tout cela ; puis, quittant le
monde visible, descendons plus bas dans I'échelle des étres, pénétrons
dans ces domaines que le microscope nous révele; observons ce
fourmillement d'especes et de races qui confond la pensée. Chaque
goutte d'eau, chaque grain de poussiere est un monde, et les infiniment
petits qui le peuplent sont gouvernes par des lois aussi précises que les
géants de I'espace. Tout est plein d'étres, d'embryons, de germes. Des
millions d'infusoires s'agitent dans les gouttes de notre sang, dans les
cellules des corps organisés. L'aile d'une mouche, la moindre parcelle de
matiere, sont peuplées de légions de parasites. Et tous ces animalcules
sont pourvus d'appareils de mouvement, de systémes nerveux, d'organes
de sensibilité qui en font des étres complets, armeés pour la lutte et les
nécessités de I'existence. Jusqu'au sein de I'océan, a des profondeurs de
huit mille metres, vivent des étres fréles, delicats, phosphorescents, qui
fabriquent de la lumiére et ont des yeux pour la voir.

Ainsi, dans tous les milieux, une fécondité sans bornes préside a la
formation des étres. La nature est dans un enfantement perpétuel. De
méme que I'épi est en germe dans la graine, le chéne dans le gland et la
rose dans son bouton, ainsi des genéses de mondes s'élaborent dans la
profondeur des cieux étoilés. Partout la vie engendre la vie. D'échelons
en éechelons, d'especes en especes, par un enchainement continu, elle
s'éleve des organismes les plus simples, les plus rudimentaires, jusqu'a
I'étre pensant et conscient, en un mot jusqu'a I'hnomme.



L'UNIVERS ET DIEU 81

Une puissante unité régit le monde. Une seule substance, I'éther ou
fluide universel, constitue dans ses transformations infinies
I'innombrable variété des corps. Cet élément vibre sous l'action des
forces cosmiques. Suivant la vitesse et le nombre de ses vibrations, il
produit la chaleur, la lumiere, I'électricité ou le fluide magnétique. Que
ces vibrations se condensent, et aussitot les corps apparaissent.

Et toutes ces formes se relient, toutes ces forces s'équilibrent, se
marient en de perpétuels échanges, dans une étroite solidarité. Du
minéral a la plante, de la plante a I'animal et a I'hnomme, de I'homme aux
étres supérieurs, lI'affinage de la matiére, lI'ascension de la force et de la
pensée se produisent sur un rythme harmonique. Une loi souveraine
regle sur un plan uniforme les manifestations de la vie, tandis qu'un lien
invisible rattache tous les univers et toutes les ames.

Du travail des étres et des choses, une aspiration se degage,
I'aspiration vers l'infini, vers le parfait. Tous les effets, divergents en
apparence, convergent, en réalité, vers un méme centre ; toutes les fins
se coordonnent, forment un ensemble, évoluent vers un méme but:
Dieu ! Dieu, centre de toute activité, fin derniere de toute pensée et de
tout amour.

L'étude de la nature nous montre en tous lieux l'action d'une volonté
cachée. Partout la matiére obéit a une force qui la domine, l'organise et la
dirige. Toutes les forces cosmiques se raménent au mouvement, et le
mouvement, c'est I'Etre, la Vie. Le matérialisme explique la formation du
monde par la danse aveugle et le rapprochement fortuit des atomes. Mais
a-t-on jamais vu le jet au hasard des lettres de l'alphabet produire un
poeme ? Et quel poeme que celui de la vie universelle ! A-t-on jamais vu
un mélange de matériaux produire de lui-méme un édifice de proportions
imposantes ou une machine aux rouages nombreux et compliqués ?
Livrée a elle-méme, la matiere ne peut rien. Inconscients et aveugles, les
atomes ne sauraient se diriger vers un but. L'harmonie du monde ne
s'explique que par l'intervention d'une volonté. C'est par l'action des
forces sur la matiere, c'est par I'existence de lois sages et profondes que
cette volonté se manifeste dans I'ordre de l'univers.

On objecte souvent que tout n'est pas harmonique dans la nature. Si
elle produit des merveilles, dit-on, elle enfante aussi des monstres. Le
mal partout cotoie le bien. Si la lente évolution des choses semble
préparer le monde a devenir le theatre de la vie, il ne faut pas perdre de



82 APRES LA MORT

vue le gaspillage des existences et la lutte ardente des étres. Il ne faut pas
oublier que des tremblements de terre, des éruptions de volcans désolent
parfois notre planéte et détruisent en quelques instants les travaux de
plusieurs genérations.

Oui, sans doute, il y a des accidents dans I'oeuvre de la nature, mais
ces accidents n'excluent pas l'idée d'ordre, de finalité ; au contraire, ils
viennent a l'appui de notre these, car nous pourrions nous demander
pourquoi tout n'est pas accident.

L'appropriation des causes aux effets, des moyens au but, celle des
organes entre eux, leur adaptation aux milieux, aux conditions de la vie,
sont manifestes. L'industrie de la nature, analogue sur bien des points et
superieure a celle de I'nomme, prouve l'existence d'un plan, et la mise en
oeuvre des éléments qui concourent a sa réealisation dénote une cause
occulte, infiniment sage et puissante.

Quant a [l'objection des monstres, elle provient d'un deéfaut
d'observation. Les monstres ne sont que des germes dévies. Si un homme
en tombant se casse la jambe, en fera-t-on remonter la responsabilité a la
nature et a Dieu ? De méme, par suite d'accidents, de désordres survenus
pendant la gestation, les germes peuvent subir des déviations dans le
sein de la mére. Nous sommes habitués a dater la vie de la naissance, de
I'apparition de I'étre a la lumiere, mais la vie a son point de départ
beaucoup plus loin.

L'argument tiré de l'existence des fléaux a pour origine une fausse
interprétation du but de la vie. Celle-ci ne doit pas seulement nous
procurer des agréments : il est utile, il est nécessaire qu'elle nous
présente aussi des difficultés. Nous sommes tous nés pour mourir, et
nous nous étonnons que certains hommes meurent par accident ! Etres
passagers en ce monde, dont nous n‘emportons rien dans l'au-dela, nous
nous lamentons de la perte de biens qui se seraient perdus d'eux-mémes
en vertu des lois naturelles! Ces événements effroyables, ces
catastrophes, ces fléaux portent en eux un enseignement. Ils nous
rappellent que nous n‘avons pas seulement a attendre de la nature des
choses agréables, mais surtout des choses propices a notre éducation et a
notre avancement ; que nous ne sommes pas ici-bas pour jouir et nous
endormir dans la quiétude, mais pour lutter, travailler, combattre. Ils
nous disent que I'homme n'est pas fait uniquement pour la terre, qu'il doit



L'UNIVERS ET DIEU 83

regarder plus haut, ne s'attacher aux choses matérielles que dans une
juste mesure et songer que son étre n'est pas détruit par la mort.

La doctrine de I'évolution n'exclut pas celle des causes premieres et
des causes finales. La plus haute idée que I'on puisse se faire d'un
ordonnateur, c'est de le supposer formant un monde capable de se
développer par ses propres forces, et non par une intervention incessante
et de continuels miracles.

La science, a mesure qu'elle avance dans la connaissance de la nature,
a pu faire reculer Dieu, mais Dieu a grandi en reculant. L'Etre éternel, au
point de vue théorique de I'évolution, est devenu autrement majestueux
que le Dieu fantasque de la Bible. Ce que la science a ruiné a jamais,
c'est la notion d'un Dieu anthropomorphe, fait a lI'image de I'homme et
extérieur au monde physique. Une notion plus haute est venue se
substituer a celle-ci : celle d'un Dieu immanent, toujours présent au sein
des choses. L'idée de Dieu n'exprime plus aujourd'hui pour nous celle
d'un étre quelconque, mais I'idée de I'Etre, lequel contient tous les étres.

L'univers n'est plus cette créationf6] cette oeuvre tirée du néant, dont
parlent les religions. L'univers est un organisme immense, animé d'une
vie éternelle. De méme que notre propre corps est dirigé par une volonte
unique qui commande ses actes et regle ses mouvements ; de méme que
chacun de nous, a travers les modifications de sa chair, se sent vivre
dans une unité permanente que nous hommons I'ame, la conscience, le
moi, ainsi l'univers, sous ses formes changeantes, variées, multiples, se
connait, se réfléchit, se posséde dans une unité vivante, dans une raison
consciente qui est Dieu.

L'Etre supréme n'existe pas en dehors du monde ; il en est partie
intégrante, essentielle. Il est l'unité centrale, ou viennent aboutir et
s’harmoniser tous les rapports, le principe de solidarité et d'amour par
lequel tous les étres sont freres. Il est le foyer d'ou rayonnent et se
répandent dans l'infini toutes les puissances morales: la sagesse, la
justice, la bonteé !

Il n'est donc pas de création spontanée, miraculeuse ; la création est
continue, sans commencement ni fin. L'univers a toujours existé ; il

76 Draprés Eug. Nus (A la recherche des destinées, chap. XI), le verbe hébreu que nous
traduisons par le mot créa signifie faire passer du principe a I'essence.



84 APRES LA MORT

possede en soi son principe de force, de mouvement ; il porte son but en
lui-méme. Le monde se renouvelle incessamment dans ses parties ; dans
son ensemble, il est éternel. Tout se transforme et évolue par le jeu
continu de la vie et de la mort, mais rien ne périt. Tandis que, dans les
cieux, des soleils s'obscurcissent et s'éteignent, tandis que des mondes
vieillis se désagrégent et s'évanouissent, sur d'autres points, des systemes
nouveaux s'élaborent, des astres s'allument, des mondes naissent a la
lumiere. A cote de la décrépitude et de la mort, des humanités nouvelles
s'épanouissent dans un rajeunissement éternel.

L'oeuvre grandiose se poursuit a travers les temps sans bornes et les
espaces sans limites, par le travail de tous les étres, solidaires les uns des
autres, et au profit de chacun d'eux. L'univers nous offre le spectacle
d'une évolution incessante, a laquelle tous participent. Un principe
immuable préside a cette oeuvre : c'est I'unité universelle, l'unité divine,
laquelle embrasse, relie, dirige toutes les individualités, toutes les
activites particuliéres, en les faisant converger vers un but commun, qui
est la perfection dans la plénitude de I'existencef’7]

*

* *

En méme temps que les lois du monde physique nous montrent l'action
d'un sublime ordonnateur, les lois morales, par l'intermédiaire de la
conscience et de la raison, nous parlent éloquemment d'un principe de
justice, d'une providence universelle.

Le spectacle de la nature, la vue des cieux, des montagnes, de la mer,
présentent a notre esprit I'idée d'un Dieu caché dans l'univers.

La conscience le montre en nous, ou plutdt elle montre en nous
quelque chose de lui : c'est le sentiment du devoir et du bien ; c'est un
idéal moral vers lequel tendent les facultés de I'esprit et les sentiments du
coeur. Le devoir ordonne impérieusement; il s'impose; sa Voix
commande a toutes les puissances de I'ame. 1l y a en lui une force qui
pousse les hommes jusqu'au sacrifice. Lui seul donne a l'existence sa
grandeur, sa dignité. La conscience est la manifestation en nous d'une
puissance supeérieure a la matiére, d'une réalité vivante et agissante.

7T« 1l est un, procréé de lui-méme, et de cet un toutes choses sont sorties, et il est en elles, il les
enveloppe, et aucun mortel ne I'a vu, mais lui-méme les voit tous. » (Hymnes orphiques.)



L'UNIVERS ET DIEU 85

La raison nous parle également de Dieu. Les sens nous font connaitre
le monde matériel, le monde des effets ; la raison nous révéle le monde
des causes ; elle est supérieure a I'expérience. Celle-ci constate les faits,
la raison les groupe et en déduit les lois. Elle seule nous démontre qu'a
I'origine du mouvement et de la vie se trouve l'intelligence, que le moins
ne peut contenir le plus, ni l'inconscient produire le conscient, ce qui
résulterait cependant de la conception d'un univers s'ignorant lui-méme.
La raison a découvert les lois universelles avant I'expérience ; celle-ci n'a
fait que confirmer ses vues et en fournir la preuve. Mais il y a des degrés
dans la raison ; cette faculté n'est pas également développée chez tous
les hommes. De 13, I'inégalité et la variéteé de leurs opinions.

Si I'homme savait se recueillir et s'étudier, s'il écartait de son ame toute
I'ombre qu'y accumulent les passions ; si, déchirant le voile épais dont
les préjugés, l'ignorance, les sophismes I'ont enveloppée, il descendait au
fond de sa conscience et de sa raison, il y trouverait le principe d'une vie
intérieure tout opposée a la vie du dehors. Par elle, il pourrait entrer en
relations avec la nature entiere, avec l'univers et Dieu, et cette vie lui
donnerait comme un avant-golt de celle que lui réservent l'avenir
d'outre-tombe et les mondes supérieurs. La aussi est le livre mystérieux
ou tous ses actes, bons ou mauvais, s'inscrivent, ou tous les faits de sa
vie se gravent en caracteres ineffacables, pour reparaitre dans une
eblouissante clarté a I'heure de la mort.

Parfois une voix puissante, un chant grave et sévere s'éleve de ces
profondeurs de I'étre, retentit au milieu des occupations frivoles et des
soucis de notre vie, pour nous rappeler au devoir. Malheur a celui qui
refuse de I'entendre ! Un jour viendra ou le remords lui apprendra qu'on
ne repousse pas en vain les avertissements de la conscience.

Il est en chacun de nous des sources cachées d'ou peuvent jaillir des
flots de vie et d'amour, des vertus, des puissances sans nombre. C'est Ia,
dans ce sanctuaire intime, qu'il faut chercher Dieu. Dieu est en nous, ou
tout au moins il y a en nous un reflet de lui. Or, ce qui n'est pas ne
saurait étre reflete. Les ames refletent Dieu comme les gouttes de la
rosée du matin réfléchissent les feux du soleil, chacune suivant son
degré de pureté.

C'est par cette perception intérieure, et non par I'expérience des sens,
que les hommes de génie, les grands missionnaires, les prophetes ont
connu Dieu et ses lois, et les ont révélés aux peuples de la terre.



86 APRES LA MORT

*

* *

Peut-on pousser plus loin que nous I'avons fait la définition de Dieu ?
Définir, c'est limiter. En face de ce grand probléme, I'humaine faiblesse
apparait. Dieu s'impose a notre esprit, mais il échappe a toute analyse.
L'Etre qui remplit le temps et I'espace ne sera jamais mesuré par des étres
que le temps et l'espace limitent. Vouloir définir Dieu, ce serait le
circonscrire et presque le nier.

Les causes secondaires de la vie universelle s'expliquent, mais la cause
premiére reste insaisissable dans son immensité. Nous ne parviendrons a
la comprendre qu'apres avoir traversé bien des fois la mort.

Tout ce que nous pouvons dire pour nous résumer, c'est que Dieu est
la vie, la raison, la conscience, dans leur plénitude. Il est la cause
éternellement agissante de tout ce qui est, la communion universelle ou
chaque étre vient puiser l'existence, pour ensuite concourir, dans la
mesure de ses facultés grandissantes et de son élévation, a I'harmonie de
I'ensemble.

Nous voila bien loin du Dieu des religions, du Dieu « fort et jaloux »
qui s'entoure d'éclairs, réclame des victimes sanglantes et punit pour
I'éternité. Les Dieux anthropomorphiques ont vécu. On parle bien encore
d'un Dieu auquel on attribue les faiblesses et les passions humaines,
mais ce Dieu voit chaque jour s'amoindrir son empire.

Jusgu'ici, I'nomme n'a vu Dieu qu'a travers son propre étre, et l'idée
qu'il s'en est faite a varié selon qu'il le contemplait avec I'une ou l'autre
de ses facultes. Consideré a travers le prisme des sens, Dieu est
multiple ; toutes les forces de la nature sont des dieux ; ainsi est né le
polythéisme. Vu par l'intelligence, Dieu est double, esprit et matiére, de
la le dualisme. A la raison pure, il apparait triple : ame, esprit et corps.
Cette conception a donné naissance aux religions trinitaires de I'Inde et
au christianisme. Percu par la volonté, saisi par la perception intime,
propriété lentement acquise, comme s'acquierent toutes les facultés du
génie, Dieu est I'Unique et I'Absolu. En lui, les trois principes
fondamentaux de l'univers se relient pour constituer une unité vivante.

Ainsi s'explique la diversité des religions et des systemes, d'autant plus
éleves qu'ils ont été congus par des esprits plus purs et plus éclairés.
Quand on considere les choses de haut, les oppositions d'idées, les



L'UNIVERS ET DIEU 87

religions et les faits historiques s'expliquent et se réconcilient dans une
synthese supérieure.

L'idée de Dieu, sous les formes diverses qu'elle a revétues, évolue
entre deux écueils, sur lesquels ont échoué nombre de systemes. L'un, le
panthéisme, conclut a l'absorption finale des étres dans le Grand Tout.
L'autre est la notion d'infini, qui éloigne tellement Dieu de I'hnomme,
qu'elle semble supprimer tout rapport entre eux.

La notion d'infini a été combattue par certains philosophes. Quoique
incomprehensible, on ne saurait cependant I'écarter, car elle reparait en
toutes choses. Par exemple, qu'y-a-t-il de plus solide que I'édifice des
sciences exactes ? Le nombre en est la base ; sans lui, il n'est plus de
mathématiques. Or, il est impossible, y emploierait-on des siécles, de
trouver le nombre exprimant les nombres infinis dont la pensée nous
démontre I'existence. Il en est de méme du temps et de I'espace. Au-dela
des limites du monde visible, la pensée cherche d'autres limites qui, sans
cesse, se derobent a son atteinte.

Une seule philosophie parait avoir évité ce double écueil et réussi a
relier des principes opposés en apparence. C'est celle des Druides
gaulois. Ils s'exprimaient ainsi dans la triade 48f8]:

« Trois nécessités de Dieu : étre infini en lui-méme, étre fini par rapport au fini,
et étre en rapport avec chaque état des existences dans le cercle des mondes. »

Ainsi, d'aprés cet enseignement a la fois simple et rationnel, I'Etre
infini et absolu par lui-méme se fait relatif et fini avec ses créatures, se
dévoilant sans cesse sous des aspects nouveaux, a mesure de
I'avancement et de I'élévation des @mes. Dieu est en rapport avec tous les
étres. Il les pénetre de son esprit et les embrasse de son amour, pour les
unir dans un lien commun et les aider a réaliser ses vues.

Sa révélation, ou plutét I'éducation qu'il donne aux humanités, se fait
graduelle et progressive, par le ministere de ses grands Esprits.
L'intervention providentielle se manifeste dans I'histoire par l'apparition,
aux temps voulus, au sein de ces humanites, des ames d'élite chargées
d'y introduire les innovations, les découvertes qui accéléreront leurs
progres, ou d'enseigner les principes d'ordre moral nécessaires a la
régénération des sociétes.

78 Triades bardiques. Cyfrinach Beirdd Inys Prydain.



88 APRES LA MORT

Quant a l'absorption finale des étres en Dieu, le Druidisme y échappait
en faisant de Ceugant, cercle supérieur renfermant tous les autres
cercles, la demeure exclusive de I'Etre divin. L'évolution et le progrés
des @mes, se poursuivant dans le sens de l'infini, ne pouvaient avoir de
terme.

* *

Reprenons le probléme du mal, qui a préoccupé tant de penseurs et
dont nous n'avons parlé qu'incidemment.

Pourquoi Dieu, cause premiére de tout ce qui est, demandent les
sceptiques, laisse-t-il subsister le mal dans l'univers ?

Nous avons vu que le mal physique, ou ce qui est considéré comme
tel, n'est en réalité qu'un ordre de phénomenes naturels. Leur caractere
malfaisant s'est expliqué, des que lI'on a connu la veritable raison des
choses. L'éruption d'un volcan n'est pas plus extraordinaire que
I'¢bullition d'un vase rempli d'eau. La foudre qui renverse les édifices et
les arbres est de méme nature que I'étincelle électrique, véhicule de notre
pensée. Il en est ainsi de tous les phénomenes violents. Reste la douleur
physique ; mais on sait qu'elle est la conséquence de la sensibilité, et
celle-ci est déja une magnifigue conquéte que I'étre n'a réalisee qu'apres
de longs stages passés dans les formes inférieures de la vie. La douleur
est un avertissement nécessaire, un stimulant pour l'activité de I'hnomme.
Elle nous oblige a rentrer en nous-mémes et a réfléchir ; elle nous aide a
dompter nos passions. La douleur est la voie du perfectionnement.

Mais le mal moral, dira-t-on, le vice, le crime, I'ignorance, le triomphe
des méchants et I'infortune des justes, comment les expliquerez-vous ?

D'abord, a quel point de vue se place-t-on pour juger ces choses ? Si
I'nomme voit seulement le coin du monde qu'il habite, s'il n'envisage que
son court passage sur la terre, comment pourra-t-il connaitre I'ordre
éternel et universel ? Pour peser le bien et le mal, le vrai et le faux, le
juste et l'injuste, il faut s'élever au-dessus des bornes étroites de la vie
actuelle et considérer I'ensemble de nos destinées. Alors le mal apparait
comme un état transitoire, inhérent a notre globe, comme une des phases
inférieures de I'évolution des étres vers le bien. Ce n'est pas sur notre
monde et dans notre temps qu'il faut chercher I'idéal parfait, mais dans
I'immensité des mondes et I'éternité des temps.



L'UNIVERS ET DIEU 89

Cependant, si I'on observe la lente évolution des espéces et des races a
travers les ages; si lI'on considére I'nomme des temps préhistoriques,
I'anthropoide des cavernes, aux instincts féroces, et les conditions de sa
vie misérable, et que l'on compare ensuite ce point de départ aux
résultats obtenus par la civilisation actuelle, on verra clairement la
tendance constante des étres et des choses vers un idéal de perfection.
L'évidence méme nous le démontre: la vie toujours s'améliore, se
transforme et s'enrichit, la somme du bien s'augmente sans cesse et la
somme des maux s‘amoindrit.

Et si I'on apercoit des temps d'arrét et parfois méme des reculs dans cet
acheminement vers le mieux, il ne faut pas oublier que I'hnomme est libre,
qu'il peut se déterminer a son gré dans un sens ou dans un autre. Son
perfectionnement n'est possible que lorsque sa volonté s'accorde avec la
Loi.

Le mal, opposition a la loi divine, ne peut étre I'oeuvre de Dieu ; c'est
donc l'oeuvre de I'nomme, la conséquence de sa liberté. En principe, le
mal, comme I'ombre, n'a pas d'existence réelle : c'est plutét un effet de
contraste. Les ténebres se dissipent devant la lumiere ; de méme le mal
s'évanouit des que le bien parait. Le mal, en un mot, n'est que I'absence
du bien.

On se dit parfois que Dieu aurait pu créer des ames parfaites et leur
épargner ainsi les vicissitudes de la vie terrestre. Sans rechercher si Dieu
aurait pu former des étres semblables a lui, nous répondrons que, de ce
fait, la vie et l'activité universelles, la variété, le travail, le progres
n'auraient plus eu de but; le monde se serait figé dans son immobile
perfection. La magnifique évolution des étres a travers les temps n'est-
elle pas préférable a un morne et éternel repos ? Un bien que I'on n'a ni
mérité ni conquis serait-il un bien, et celui qui I'obtiendrait sans effort
pourrait-il en apprécier la valeur ?

Devant la vaste perspective de nos existences dont chacune est un
combat pour la lumiere ; devant cette ascension grandiose de ['étre
s'élevant de cercles en cercles vers le parfait, le probleme du mal
disparait.

Sortir des basses régions de la matiére et gravir tous les échelons de la
hiérarchie des Esprits, s'affranchir du joug des passions et conquérir une
a une toutes les vertus, toutes les sciences, telle est la fin pour laquelle la



90 APRES LA MORT

Providence a formé les ames et disposé les mondes, théatres prédestinés
de nos luttes et de nos travaux.

Croyons en Elle et bénissons-la! Croyons en cette Providence
généreuse qui a tout fait pour notre bien ; rappelons-nous que s'il parait
exister des lacunes a son oeuvre, elles ne proviennent que de notre
ignorance et de notre insuffisante raison. Croyons en Dieu, grand Esprit
de la nature, qui préside au triomphe definitif de la justice dans l'univers.
Ayons confiance en sa sagesse, qui réserve des compensations a toutes
les souffrances, des joies a toutes les douleurs, et avancons d'un coeur
ferme vers les destinées qu'il nous a choisies.

Il est beau, consolant et doux de pouvoir marcher dans la vie, le front
levé vers les cieux, sachant que, méme dans les orages, au milieu des
epreuves les plus cruelles, au fond des cachots comme au bord des
abimes, une Providence, une loi divine plane sur nous, régit nos actes ;
que de nos luttes, de nos tortures, de nos larmes, elle fait sortir notre
propre gloire et notre bonheur. C'est dans cette pensée qu'est toute la
force de I'nomme de bien.

X.-L'AME IMMORTELLE.

L'étude de l'univers nous conduit a I'étude de I'ame, a la recherche du
principe qui nous anime et dirige nos actes.

La physiologie nous apprend que les différentes parties du corps
humain se renouvellent dans une période de quelques années. Sous
I'action de deux grands courants vitaux, un échange perpétuel de
molécules se produit en nous ; celles qui disparaissent de l'organisme
sont remplacées une a une par dautres provenant de l'alimentation.
Depuis les substances molles du cerveau jusqu'aux parties les plus dures
de la charpente osseuse, tout notre étre physique est soumis a de
continuels changements. Notre corps se dissout et se reforme nombre de
fois durant la vie. Cependant, malgré ces transformations constantes, a
travers les modifications du corps materiel, nous restons toujours la
méme personne. La matiére de notre cerveau peut se renouveler, mais
notre pensée subsiste et, avec elle, notre memoire, le souvenir d'un passé
auquel notre corps actuel n'a point participé. Il y a donc en nous un
principe distinct de la matiere, une force indivisible qui persiste et se
maintient au milieu de ces perpétuels changements.



L'AME IMMORTELLE 91

Nous savons que la matiere ne peut d'elle-méme s'organiser et
produire la vie. Dépourvue d'unité, elle se désagrege et se divise a
I'infini. En nous, au contraire, toutes les facultés, toutes les puissances
intellectuelles et morales se groupent dans une unité centrale qui les
embrasse, les relie, les éclaire ; et cette unité, c'est la conscience, la
personnalité, le moi, en un mot, I'ame.

L'ame est le principe de la vie, la cause de la sensation ; c'est la force
invisible, indissoluble, qui régit notre organisme et maintient l'accord
entre toutes les parties de notre &tref9 Les facultés de I'ame n'ont rien de
commun avec la matiére. L'intelligence, la raison, le jugement, la
volonté, ne sauraient étre confondus avec le sang de nos veines ou la
chair de nos muscles. Il en est de méme de la conscience, de ce privilege
que nous avons de peser nos actes, de discerner le bien du mal. Ce
langage intime qui s'adresse a tout homme, au plus humble comme au
plus élevé, cette voix dont les murmures peuvent troubler I'éclat des plus
grandes gloires, n'a rien de matériel.

Des courants opposes s'agitent en nous. Les appétits, les désirs
passionnels s'y heurtent contre la raison et le sentiment du devoir. Or, si
nous n'etions que matiére, nous ne connaitrions pas ces luttes, ces
combats ; nous nous laisserions aller sans regrets, sans remords, a nos
tendances naturelles. Au contraire, notre volonté est frequemment en
conflit avec nos instincts. Par elle, nous pouvons échapper aux
influences de la matiere, la dompter, en faire un instrument docile.

Ne voit-on pas des hommes, nés dans les conditions les plus difficiles,
surmonter tous les obstacles, la pauvreté, la maladie, les infirmités, et
parvenir au premier rang par leurs énergiques et perséverants efforts ?
Ne voit-on pas la supériorite de I'dme sur le corps s'affirmer d'une
maniere plus éclatante encore dans le spectacle des grands sacrifices et
des dévouements historiques ? Personne n'ignore comment les martyrs
du devoir, de la vérité révélée avant I'neure, comment tous ceux qui,
pour le bien de I'humanité, ont éte persécutés, suppliciés, attachés au
gibet, ont pu, au milieu des tortures, jusqu'au seuil de la mort, dominer la

79 Cela, a I'aide d'un fluide vital, qui lui sert de véhicule pour la transmission de ses ordres aux
organes. Nous reviendrons plus loin sur ce troisieme élément, qui constitue le corps subtil ou
périsprit ; celui-ci survit a la mort et, inseparable de I'ame, I'accompagne dans toutes ses
pérégrinations.



92 APRES LA MORT

matiere et, au nom d'une grande cause, imposer silence aux révoltes de la
chair !

S'il n'y avait en nous que matiere, nous ne verrions pas, lorsque notre
corps est plongé dans le sommeil, I'esprit continuer a vivre et agir sans
l'aide d'aucun des cing sens, et nous montrer par la qu'une activité
incessante est la condition méme de sa nature. La lucidité magnétique, la
vision a distance sans le secours des yeux, la prévision des faits, la
pénétration de la pensée, sont autant de preuves évidentes de l'existence
de I'ame.

Ainsi donc, faible ou puissant, ignorant ou éclaire, un esprit vit en
nous, régit ce corps qui n'est, sous sa direction, qu'un serviteur, un
simple instrument. Cet esprit est libre et perfectible, par suite
responsable. Il peut a son gré s'ameliorer, se transformer, tendre vers le
bien. Confus chez les uns, lumineux chez les autres, un idéal éclaire sa
voie. Plus cet idéal est grand, plus les oeuvres qu'il inspire sont utiles et
glorieuses. Heureuse I'ame qu'un noble enthousiasme soutient dans sa
marche : amour de la vérité, de la justice, de la patrie, de I'humanité !
Son ascension sera rapide, son passage ici-bas laissera des traces
profondes, un sillon d'ou lévera une moisson bénie.

*

* *

L'existence de I'ame établie, le probleme de I'immortalité se pose
aussitdt. C'est la une question de la plus grande importance, car
I'immortalité est la seule sanction qui s'offre a la loi morale, la seule
conception qui satisfasse nos idees de justice et réponde aux plus hautes
espérances de la race humaine.

Si notre entité spirituelle se maintient et persiste a travers le perpétuel
renouvellement des molécules et les transformations de notre corps
matériel, leur dissociation, leur disparition finale ne sauraient I'atteindre
davantage dans son existence.

Nous avons vu que rien ne s'anéantit dans I'univers. Lorsque la chimie
et la physique nous démontrent que nul atome ne se perd, qu'aucune
force ne s'évanouit, comment croire que cette unité en laquelle se
résument toutes les puissances intellectuelles, arrive a se dissoudre ?
Comment croire que ce moi conscient, en qui la vie se dégage des
chaines de la fatalité, puisse s‘anéantir ?



L'AME IMMORTELLE 93

Non seulement la logique et la morale, mais encore - ainsi que nous
I'établirons plus loin - les faits eux-mémes, faits d'ordre sensible, a la
fois physiologiques et psychiques, tout concourt a prouver la persistance
de I'étre conscient : I'ame se retrouve au-dela du tombeau telle qu'elle
s'est faite elle-méme par ses actes et ses travaux dans le cours de son
existence terrestre.

Si la mort était le dernier mot de toutes choses, si nos destinées se
limitaient a cette vie fugitive, aurions-nous ces aspirations vers un état
meilleur, vers un état parfait, dont rien sur terre ne peut nous donner
I'idée ? Aurions-nous cette soif de connaitre, de savoir, que rien ne peut
apaiser ? Si tout cessait au tombeau, pourquoi ces besoins, ces réves, ces
tendances inexplicables ? Ce cri puissant de I'étre humain qui retentit a
travers les siécles, ces espérances infinies, ces élans irrésistibles vers le
progres et la lumiére, ne seraient-ils que les attributs d'une ombre
passagere, d'une agrégation de molécules a peine formee, aussitot
évanouie ? Qu'est donc la vie terrestre, si courte qu'elle ne nous permet
méme pas, dans sa plus grande durée, d'atteindre les bornes de la
science ; si pleine d'impuissance, d'amertume, de désillusion, gqu'en elle
rien ne nous satisfait entierement ; a tel point qu'aprés avoir saisi l'objet
de nos désirs, nous restons insatiables et nous laissons emporter vers un
but toujours plus lointain, plus inaccessible ? La persistance que nous
mettons a poursuivre, malgré les déceptions, un idéal qui n'est pas de ce
monde, un bonheur qui nous fuit toujours, est une indication suffisante
qu'il y a autre chose que la vie présente. La nature ne saurait donner a
I'étre des aspirations, des espérances irréalisables. Les besoins illimités
de I'ame appellent forcément une vie sans limites.

XI. - LA PLURALITE DES EXISTENCES.

Sous quelle forme se déroule la vie immortelle, et qu'est-ce en réalité
que la vie de I'ame ? Pour répondre a ces questions, il nous faut
reprendre a sa source et examiner dans son ensemble le probleme des
existences.

Nous savons que, sur notre globe, la vie apparait d'abord sous les
aspects les plus simples, les plus élémentaires, pour s'élever, par une
progression constante, de formes en formes, d'especes en especes,
jusqu'au type humain, couronnement de la création terrestre.



94 APRES LA MORT

Graduellement, les organismes se développent et s'affinent, la sensibilité
s'‘accroit. Lentement, la vie se degage des étreintes de la matiére ;
I'instinct aveugle fait place a l'intelligence et a la raison.

Cette échelle de I'évolution progressive, dont les bas degrés plongent
dans un ténébreux abime, chague ame l'a-t-elle parcourue ? Avant
d'acquérir la conscience et la liberté, avant de se posséder dans la
plénitude de sa volonté, a-t-elle di animer les organismes rudimentaires,
revétir les formes inférieures de la vie ? L'étude du caractere humain,
encore empreint de bestialité, nous porterait a le croire. Cependant, la
question reste pendantep?]

Le sentiment de I'absolue justice nous dit que I'animal, pas plus que
I'nomme, ne doit vivre et souffrir en vue du neéant. Une chaine
ascendante et continue semble relier toutes les créations, le minéral au
végétal, le végétal a I'animal, et celui-ci a I'hnomme. Elle peut les relier
doublement, au matériel comme au spirituel. Ces deux formes de
I'évolution seraient paralléles et solidaires, la vie n'étant qu'une
manifestation de l'esprit.

Quoi qu'il en soit, I'ame, parvenue a I'etat humain, et ayant acquis la
conscience, ne peut plus redescendre. A tous les degrés, les formes
qu'elle revét sont I'expression de sa valeur propre. Il ne faut pas accuser
Dieu d'avoir créé des formes hideuses et malfaisantes. Les étres ne
peuvent avoir d'autres apparences que celles résultant de leurs tendances
et des habitudes contractées. Il arrive que des ames humaines choisissent
des corps débiles et souffreteux, pour comprimer leurs passions et
acquérir les qualités nécessaires a leur avancement ; mais, dans la nature
inférieure, aucun choix ne saurait s'exercer ; I'étre retombe forcément
sous I'empire des attractions qu'il a développées en lui.

Ce développement graduel peut étre constaté par tout observateur
attentif. Chez les animaux domestiques, les différences de caractere sont
appréciables. Dans les mémes espéces, certains individus paraissent
beaucoup plus avancés que d'autres. Quelques-uns possedent des
qualités qui les rapprochent sensiblement de I'homme, et sont
susceptibles d'affection et de dévouement. La matiere étant incapable

80 Voir le Probléme de I'Etre, de la Destinée et de la Douleur, chap. IX, Evolution et finalité de
I'ame.



LA PLURALITE DES EXISTENCES 95

d'aimer et de sentir, il faut bien admettre I'existence en eux d'une d&me a
I'état embryonnaire.

Il n‘est d'ailleurs rien de plus grand, de plus juste, de plus conforme a
la loi du progrés que cette ascension des ames s'opérant par etapes
successives, au cours desquelles elles se forment elles-mémes,
s'affranchissent peu a peu des lourds instincts, brisent leur carapace
d'égoisme pour s'éveiller a la raison, a l'amour, a la libertée. Il est
souverainement équitable qu'un méme apprentissage soit subi par tous,
et que chaque étre ne gagne un état superieur qu'apres avoir acquis des
aptitudes nouvelles.

Le jour ou I'ame, parvenue a I'état humain, a conquis son autonomie,
sa responsabilité morale et compris le devoir, elle n'a pas pour cela
atteint son but, terminé son évolution. Loin de finir, son oeuvre réelle
commence ; de nouvelles taches I'appellent. Les luttes du passé ne sont
que le prélude de celles que I'avenir lui réserve. Ses renaissances en des
corps charnels se succéderont sur ce globe. Chaque fois, elle reprendra,
avec des organes rajeunis, l'oeuvre de perfectionnement interrompue par
la mort, pour la poursuivre et aller plus loin. Voyageuse éternelle, I'ame
doit monter ainsi de sphéere en sphere vers le bien, vers la raison infinie,
acquérir de nouveaux grades, croitre en science, en sagesse, en vertu.

Chacune de nos existences terrestres n'est qu'un épisode de notre vie
immortelle. Nulle &me ne pourrait, dans ce court espace, dépouiller ses
vices, ses erreurs, tous les appétits vulgaires qui sont autant de vestiges
de ses vies évanouies, autant de preuves de son origine.

En mesurant le temps qu'il a fallu a I'hnumanité, depuis son apparition
sur le globe, pour arriver a I'état de civilisation, nous comprendrons que,
pour réaliser ses destinées, pour monter de clartés en clartés vers
I'absolu, vers le divin, il faille a I'ame des périodes sans limites, des vies
toujours renaissantespl|

81 La loi des réincarnations n'est pas seulement démontrée par la raison ; elle est aussi prouvée
par des faits. Les expériences du colonel de Rochas sur la régression de la mémoire, celles,
plus anciennes, d'expérimentateurs espagnols, Fernandez Colavida et Esteva Marata,
signalées au Congrés spiritualiste de 1900, établissent que, chez les sujets a I'état de
dégagement dans le sommeil magnétique, les couches profondes de la mémoire, obscures et
muettes a I'état de veille, peuvent entrer en vibration. Le sujet se remémore les moindres
détails de son enfance, ainsi que les souvenirs de ses existences antérieures. Par ces études,
le faisceau des preuves établissant la réalité des preexistences de I'étre se constitue peu a peu,



96 APRES LA MORT

La pluralité des existences peut seule expliquer la diversité des
caracteres, la variété des aptitudes, la disproportion des qualités morales,
en un mot, toutes les inégalités qui frappent notre attention.

En dehors de cette loi, on se demanderait en vain pourquoi certains
hommes possedent le talent, de nobles sentiments, des aspirations
élevees, alors que tant d'autres n‘ont en partage que sottise, passions
viles et instincts grossiers.

Que penser d'un Dieu qui, en nous assignant une seule vie corporelle,
nous aurait fait des parts aussi inégales et, du sauvage au civilisé, aurait
réservé aux hommes des biens si peu assortis et un niveau moral si
différent ? Sans la loi des réincarnations, c'est l'iniquité qui gouverne le
monde.

L'influence des milieux, I'nérédité, les différences dans I'éducation,
tout en ayant leur importance, ne suffisent pas davantage a expliquer ces
anomalies. Nous voyons les membres d'une méme famille, semblables
par la chair et par le sang, nourris des mémes enseignements, différer sur
bien des points. Des hommes excellents ont eu pour fils des monstres,
par exemple Marc-Auréle, qui engendra Commaode ; et des personnages
célébres et estimes sont issus de parents obscurs, dépourvus de valeur
morale.

Si tout commencgait pour nous avec la vie actuelle, comment expliquer
tant de diversité dans les intelligences, tant de degrés dans la vertu ou le
vice, tant d'échelons dans les situations humaines? Un mystere
impénétrable planerait sur ces génies précoces, sur ces esprits prodigieux
qui, des leur enfance, s'élancent avec fougue dans les sentiers de l'art et
de la science, alors que tant de jeunes hommes patissent dans I'étude et
restent médiocres malgré leurs efforts.

Toutes ces obscurités se dissipent devant la doctrine des existences
multiples. Les étres qui se distinguent par leur puissance intellectuelle ou
leurs vertus, ont plus vécu, travaillé davantage, acquis une expeérience et
des aptitudes plus étendues.

Les progres et I'élévation des ames dépendent uniquement de leurs
travaux, de I'énergie déployée par elles dans le combat vital. Les unes

et la personnalité humaine se révele sous des aspects entierement nouveaux. (Voir, pour
I'ensemble de ces expériences, notre ouvrage Le Probleme de I'Etre et de la Destinée, chap.
XIV.)



LA PLURALITE DES EXISTENCES 97

luttent avec courage et franchissent rapidement les degres qui les
séparent de la vie supérieure, tandis que d'autres s'immobilisent durant
des siecles par des existences oisives et stériles. Mais ces inégalités,
résultat des agissements du passé, peuvent étre rachetées et nivelées par
nos vies futures.

En résumé, I'étre se crée lui-méme par le développement graduel des
forces qui sont en lui. Inconsciente au début de sa course, sa vie devient
plus intelligente et consciente lorsque, parvenu a I'humanité, il est entré
en possession de son moi. Encore sa liberté est-elle limitée par I'action
des lois naturelles qui interviennent pour assurer sa conservation. Ainsi,
libre arbitre et fatalisme s'équilibrent et se temperent I'un par l'autre. La
liberté et, par suite, la responsabilité sont toujours proportionnelles a
I'avancement de I'étre.

Telle est la seule solution rationnelle du probleme. A travers la
succession des temps, a la surface de milliers de mondes, nos existences
se déroulent, passent et se renouvellent ; a chacune d'elles, un peu du
mal qui est en nous disparait ; nos ames se fortifient, s'épurent, pénétrent
plus avant dans la voie sacrée, jusqu'a ce que, délivrées des
réincarnations douloureuses, elles aient conquis par leurs mérites l'acces
des cercles supérieurs, ou rayonnent éternellement beauté, sagesse,
puissance, amour !

XIl. - LE BUT DE LA VIE.

Par ces données, la clarté se fait en nous et autour de nous ; notre route
Se précise : Nous savons ce que nous sommes et ou nous allons.

Deés lors, il ne s'agit plus de rechercher des satisfactions mateérielles,
mais de travailler avec ardeur a notre avancement. Le but supréme est la
perfection ; la voie qui y conduit, c'est le progres ; elle est longue, et se
parcourt pas a pas. Le but, lointain, semble reculer a mesure qu'on
avance, mais, a chaque étape franchie, I'étre recueille le fruit de ses
peines ; il enrichit son expérience et développe ses facultés.

Nos destinées sont identiques. Il n'est point de privilégiés, point de
maudits. Tous parcourent le méme chemin et, a travers mille obstacles,
sont appelés, a réaliser les mémes fins. Nous sommes libres, il est vrali,
d'accélérer ou de ralentir notre marche, de nous plonger dans les
jouissances grossieres, de nous attarder pendant des vies entieres dans le



98 APRES LA MORT

vice ou l'oisiveté, mais tot ou tard le sentiment du devoir se réveille, la
douleur vient secouer notre apathie, et nous reprenons forcement notre
course.

Il n'y a entre les ames que des différences de degrés, différences qu'il
leur est loisible de combler dans l'avenir. Usant de notre libre arbitre,
nous n'avons pas tous marché du méme pas, et cela explique I'inégalité
intellectuelle et morale des hommes ; mais tous, enfants du méme Peére,
nous devons nous rapprocher de lui dans la succession de nos existences,
pour ne former avec nos semblables qu'une seule famille, la grande
famille des Esprits, qui peuple tout l'univers.

Il n'est plus de place dans le monde pour les idées de paradis et d'enfer
éternel. Nous ne voyons dans I'immensité que des étres poursuivant leur
propre éducation et s'élevant par leurs efforts au sein de l'universelle
harmonie. Chacun d'eux crée sa situation par ses actes, dont les
consequences retombent sur lui, le lient et I'enserrent. Quand sa vie est
livrée aux passions et reste stérile pour le bien, I'étre s'abaisse ; sa
situation s'amoindrit. Pour laver ses souillures, il devra se réincarner sur
les mondes d'épreuve et s'y purifier par la souffrance. Cette purification
accomplie, son évolution recommence. Il n'est pas d'épreuves éternelles,
mais il faut une réparation proportionnée aux fautes commises.

Nous n'avons d'autre juge et d'autre bourreau que notre conscience.
Mais celle-ci, lorsqu'elle se dégage des ombres matérielles, devient
impérieuse et obsédante. Dans l'ordre moral, comme dans l'ordre
physique, il n'y a que des causes et des effets. Ces derniers sont régis par
une loi souveraine, immuable, infaillible. Ce que, dans notre ignorance,
nous appelons l'injustice du sort n'est que la réparation du passé. La
destinée humaine, c'est le paiement de la dette contractée envers nous-
mémes et envers la loi.

La vie actuelle est donc la conséquence directe, inévitable de nos vies
passées, comme notre vie future sera la résultante de nos actions
présentes. En venant animer un corps nouveau, I'dme apporte avec elle, a
chaque renaissance, le bagage de ses qualités et de ses défauts, tous les
biens et les maux accumulés par I'oeuvre du passé. Ainsi, dans la suite
de nos vies, nous construisons de nos propres mains notre étre moral,
nous édifions notre avenir, nous préparons le milieu ou nous devons
renaitre, la place que nous devons occuper.



LE BUT DE LA VIE 99

Avec la loi de réincarnation, la souveraine justice rayonne sur les
mondes. Chaque étre, arrivé a se posséder dans sa raison et dans sa
conscience, devient l'artisan de ses destinées et forge ou brise a volonté
les chaines qui le rivent a la matiere. Les situations douloureuses que
subissent certains hommes s'expliquent par l'action de cette loi. Toute
vie coupable doit étre rachetée. Une heure vient ou les ames
orgueilleuses renaissent dans des conditions humbles et serviles, ou
I'oisif doit accepter de pénibles labeurs. Celui qui a fait souffrir souffrira
a son tour.

Cependant, I'ame n'est pas attachée pour toujours a cette terre obscure.
Apres avoir acquis les qualités nécessaires, elle la quitte pour des
mondes plus éclairés. Elle parcourt le champ des espaces semé de
spheres et de soleils. Une place lui sera faite au sein des humanités qui
les peuplent. Progressant encore dans ces milieux nouveaux, elle
ajoutera sans cesse a sa richesse morale et a son savoir. Apres un nombre
incalculable de morts et de renaissances, de chutes et d'ascensions,
delivrée des réincarnations, elle jouira de la vie céleste, dans laquelle
elle participera au gouvernement des étres et des choses, en contribuant
par ses oeuvres a I'harmonie universelle et a I'exécution du plan divin.

Tel est le mystére de Psyché, I'ame humaine. L'ame porte, gravee en
elle, la loi de ses destinées. Apprendre a en épeler les préceptes, a
déchiffrer cette énigme, voila la véritable science de la vie. Chaque
éetincelle arrachée au foyer divin, chaque conquéte sur elle-méme, sur ses
passions, sur ses instincts égoistes, lui procure une joie intime, d'autant
plus vive que cette conquéte lui a plus codte. Et c'est la le ciel promis a
nos efforts. Ce ciel n'est pas loin de nous : il est en nous. Félicités ou
remords, I'nomme porte au plus profond de son étre sa grandeur ou sa
misere, conséquence de ses actes. Les voix, mélodieuses ou severes, qui
s'élevent en lui, sont les interpretes fideles de la grande loi, d'autant plus
puissantes qu'il est monté plus haut sur la voie du perfectionnement.

L'ame est un monde, un monde ou se mélent encore les ombres et les
rayons, et dont I'étude attentive nous fait marcher de surprise en surprise.
Dans ses replis, toutes les puissances sont en germe, attendant I'heure de
la fécondation pour s'épanouir en gerbes de lumiére. A mesure qu'elle se
purifie, ses perceptions s'accroissent. Tout ce qui nous charme dans son
état présent, les dons du talent, les éclairs du génie, tout cela est peu,
comparé a ce qu'elle acquerra un jour, quand elle sera parvenue aux



100 APRES LA MORT

suprémes altitudes. Déja elle possede d'immenses ressources cachées,
des sens intimes, variés et subtils, sources de vives impressions, dont
notre grossiere enveloppe entrave presque toujours I'exercice.

Seules, quelques ames d'élite, détachées par anticipation des choses
terrestres, épurées par le sacrifice, en ont ressenti les prémices en ce
monde. Mais elles n'ont point trouvé d'expressions pour décrire les
sensations qui les avaient enivrées. Et, dans leur ignorance de la
véritable nature de I'dme et des trésors gqu'elle contient, les hommes ont ri
de ce qu'ils appelaient illusions et chimeéres.

XIIl. - LES EPREUVES ET LA MORT.

Le but de I'existence étant fixé, plus haut que la fortune, plus haut que
le bonheur, toute une révolution se produit dans nos vues. L'univers est
une arene ou l'ame lutte pour son élévation; elle l'obtient par ses
travaux, par ses sacrifices, par ses souffrances. La souffrance, soit
physique, soit morale, est un des éléments nécessaires de I'évolution, un
puissant moyen de développement et de progres. Elle nous apprend a
nous mieux connaitre, a dominer nos passions et a mieux aimer les
autres. Ce que I'étre doit chercher dans sa course, c'est a la fois la science
et I'amour. Plus on sait, plus on aime, plus on s'éleve. La souffrance nous
oblige a étudier, pour les combattre et pour les vaincre, les causes qui la
font naitre, et la connaissance de ces causes eveille en nous une
sympathie plus vive pour ceux qui souffrent.

La douleur est la purification supréme, I'école ou s'apprennent la
patience, la résignation, tous les austeres devoirs. C'est la fournaise ou
fond I'égoisme, ou se dissout I'orgueil. Parfois, aux heures sombres,
I'ame éprouvée se révolte, renie Dieu et sa justice; puis, quand la
tourmente est passee et qu'elle s'examine, elle voit que ce mal apparent
était un bien ; elle reconnait que la douleur I'a rendue meilleure, plus
accessible a la pitié, plus secourable aux malheureux.

Tous les maux de la vie concourent a notre perfectionnement. Par
I'numiliation, les infirmités, les revers, lentement, le mieux se dégage du
pire. C'est pourquoi il y a ici-bas plus de souffrance que de joie.
L'épreuve trempe les caractéres, affine les sentiments, dompte les ames
fougueuses ou altieres.



LES EPREUVES ET LA MORT 101

La douleur physique a aussi son utilité. Elle dénoue chimiguement les
liens qui enchainent l'esprit a la chair; elle le dégage des fluides
grossiers qui I'enveloppent, méme apres la mort, et le retiennent dans les
régions inférieuresp?]

Ne maudissons pas la douleur ; elle seule nous arrache a l'indifférence,
a la volupté. Elle sculpte notre &me, lui donne sa forme la plus pure, sa
plus parfaite beaute.

L'épreuve est un remede infaillible a notre inexpérience. La
Providence procede envers nous comme une mere prévoyante envers son
enfant indocile. Quand nous résistons a ses appels, quand nous refusons
de suivre ses avis, elle nous laisse subir déceptions et revers, sachant que
I'adversité est la meilleure école ou s'apprenne la sagesse.

Tel est le destin du plus grand nombre ici-bas. Sous un ciel parfois
sillonné d'éclairs, il faut suivre le chemin ardu, les pieds déchirés par les
pierres et les ronces. Un esprit vétu de noir guide nos pas: c'est la
douleur, douleur sainte que nous devons bénir, car elle seule, en
secouant notre étre, le dégage des vains hochets dont il aime a se parer,
le rend apte a sentir ce qui est vraiment noble et beau.

*

* *

Ces enseignements font perdre a la mort, tout caractére effrayant ; elle
n'est plus qu'une transformation nécessaire, un renouvellement. En
réalité, rien ne meurt. La mort n'est qu'apparente. La forme extérieure
seule change; le principe de la vie, I'ame, demeure en son unité
permanente, indestructible. Elle se retrouve au-dela du tombeau, elle et
son corps fluidique, dans la plénitude de ses facultés, avec toutes les
acquisitions : lumieres, aspirations, vertus, puissances, dont elle s'est
enrichie durant ses existences terrestres. Voila les biens impérissables
dont parle I'Evangile, lorsqu'il dit: « Ni les vers ni la rouille ne les
rongent, et les voleurs ne les dérobent point. » Ce sont les seules

82 Cette action explique, dans certains cas, les courtes existences des enfants morts en bas age.
Ces ames ont pu acquérir sur terre le savoir et la vertu nécessaires pour monter plus haut. Un
reste de matérialité arrétant encore leur essor, elles reviennent achever par la souffrance leur
compléte épuration.



102 APRES LA MORT

richesses qu'il nous soit possible d'emporter avec nous, d'utiliser dans la
vie a venir.

La mort et la réincarnation, qui la suit dans un temps donné, sont deux
formes essentielles du progres. En rompant les habitudes étroites que
nous avions contractées, elles nous replacent dans des milieux
différents ; elles donnent a nos pensées un nouvel essor ; elles nous
obligent a adapter notre esprit aux mille faces de l'ordre social et
universel.

Lorsque le soir de la vie est venu, lorsque notre existence, semblable a
la page d'un livre, va se tourner pour faire place a une page blanche, a
une page nouvelle, le sage passe en revue ses actes. Heureux celui qui, a
cette heure, peut se dire : Mes jours ont été bien remplis ! Heureux celui
qui a accepté avec résignation, supporté avec courage ses epreuves !
Celles-ci, en déchirant son ame, ont laissé s'épancher au-dehors tout ce
qu'il y avait en elle d'amertume et de fiel. Repassant dans sa pensée cette
vie difficile le sage bénira les souffrances endurées. Sa conscience étant
en paix, il verra sans crainte s'approcher l'instant du départ.

Disons adieu aux théories qui font de la mort le prélude du néant ou de
chatiments sans fin. Adieu, sombres fantomes de la théologie, dogmes
effrayants, sentences inexorables, supplices infernaux! Place a
I'espérance ! Place a I'éternelle vie ! Ce ne sont pas d'obscures ténebres,
c'est une lumiere éblouissante qui sort des tombeaux.

Avez-vous vu le papillon aux ailes diaprées dépouiller Il'informe
chrysalide ou s'est enfermée la chenille répugnante ? Avez-vous vu
I'insecte qui, jadis, rampait sur le sol, maintenant libre, affranchi,
voltiger dans I'air ensoleillé, au milieu du parfum des fleurs ? Il n'est pas
de plus fidele image du phénomene de la mort. L'homme aussi est une
chrysalide, que la mort décompose. Le corps humain, vétement de chair,
dépouille misérable, retourne au laboratoire de la nature ; mais I'esprit,
aprés avoir accompli son oeuvre, s'élance vers une vie plus haute, vers
cette vie spirituelle qui succéde a l'existence corporelle, comme le jour
succede a la nuit, et sépare chacune de nos incarnations.

Pénétrés de ces vues, nous ne redouterons plus la mort. Comme nos
peres, les Gaulois, nous oserons la regarder en face, sans terreur. Plus de
craintes ni de larmes, plus d'appareils sinistres ni de chants lugubres.
Nos funérailles deviendront une féte, par laquelle nous célébrerons la
delivrance de I'ame, son retour a la véritable patrie.



LES EPREUVES ET LA MORT 103

La mort est la grande révélatrice. Aux heures d'épreuves, quand il fait
sombre autour de nous, parfois nous nous sommes demandé : Pourquoi
suis-je né ? Pourquoi ne suis-je pas demeuré dans la profonde nuit, 1a ou
I'on ne sent pas, ou I'on ne souffre pas, ou I'on dort de I'éternel sommeil ?
Et, a ces heures de doute, d'angoisse, de détresse, une voix montait
jusqu'a nous, et cette voix disait :

Souffre pour t'agrandir et pour t'épurer! Sache que ta destinée est
grande. Cette froide terre ne sera pas ton sépulcre. Les mondes qui
brillent au front des cieux sont tes demeures a venir, I'héritage que Dieu
te réserve. Tu es pour jamais citoyen de l'univers; tu appartiens aux
siecles futurs comme aux siecles passés, et, a I'heure présente, tu
prépares ton elévation. Supporte donc avec calme les maux par toi-méme
choisis. Seme dans la douleur et dans les larmes le grain qui lévera dans
tes prochaines vies ; séme aussi pour les autres, comme d'autres ont seme
pour toi ! Esprit immortel, avance d'un pas ferme dans le sentier escarpé
vers les hauteurs d'ou l'avenir t'apparaitra sans voile. L'ascension est
rude, et la sueur inondera souvent ton visage ; mais, du sommet, tu
verras poindre la grande lumiere, tu verras briller a I'horizon le soleil de
verite et de justice !

La voix qui nous parle ainsi est celle des morts, celle des ames aimées
qui nous ont devancés au pays de la véritable vie. Bien loin de dormir
sous la pierre, elles veillent sur nous. Du fond de l'invisible, elles nous
regardent et nous sourient. Adorable et divin mystere! elles
communiguent avec nous. Elles nous disent : Plus de doutes steériles ;
travaillez et aimez. Un jour, votre tache remplie, la mort nous réunira !

XI1V. - OBJECTIONS.

On le voit, bien des questions, restées insolubles pour un grand
nombre d'écoles, sont résolues par la doctrine des vies successives. Les
terribles objections a l'aide desquelles le scepticisme et le matérialisme
ont fait bréeche dans I'édifice théologique : le mal, la douleur, I'inégalité
des mérites et des conditions humaines, l'injustice apparente du sort,
toutes ces difficultés s'évanouissent devant la philosophie des Esprits.

Cependant, une difficulté subsiste, une objection se dresse avec force
contre elle. Si nous avons déja vécu dans le passe, si d'autres vies ont
précédeé la naissance, pourquoi en avons-nous perdu le souvenir ?



104 APRES LA MORT

Cet obstacle, d'apparence redoutable, est facile a écarter. La mémoire
des choses vécues, des actes accomplis, n'est pas une condition
nécessaire de l'existence.

Aucun de nous ne se souvient du temps passe dans le sein de sa mére
ou méme au berceau. Peu d'hommes conservent la mémoire des
impressions et des actes de la premiére enfance. Ce sont pourtant la des
parties intégrantes de notre existence actuelle. Chaque matin, au réveil,
nous perdons le souvenir de la plupart de nos réves, bien que ces réves
nous aient semble, dans le moment, autant de réalités. Il ne nous reste
que les sensations confuses éprouvees par l'esprit retombé sous
I'influence matérielle.

Nos jours et nos nuits sont comme nos vies terrestres et spirituelles, et
le sommeil parait aussi inexplicable que la mort. Tous deux nous
transportent alternativement dans des milieux distincts et dans des
conditions différentes, ce qui n'empéche pas notre identité de se
maintenir et de persister a travers ces états varieés.

Dans le sommeil magnetique, I'esprit, dégage du corps, se souvient de
choses qu'il oubliera & son retour dans la chair, mais dont il ressaisira
I'enchainement en revenant a I'état lucide.

Cet état de sommeil provoqué développe chez les somnambules des
aptitudes spéciales, qui disparaissent a l'état de veille, étouffées,
annihilées par I'enveloppe corporelle.

Dans ces diverses conditions, I'étre psychique parait traverser deux
etats de conscience, deux phases alternées de I'existence, qui
s'enchainent et s'enroulent I'une autour de l'autre. L'oubli, ainsi qu'un
épais rideau, sépare le sommeil de I'état de veille, comme il sépare
chaque vie terrestre des existences antérieures et de la vie de I'espace.

Si les impressions ressenties par I'ame dans le cours de la vie actuelle,
a I'état de degagement complet, soit par le sommeil naturel, soit par le
sommeil provoqué, ne peuvent étre transmises au cerveau, on doit
comprendre que les souvenirs d'une vie antérieure le seraient plus
difficilement encore. Le cerveau ne peut recevoir et emmagasiner que les
Impressions communiquées par I'ame a I'état de captivité dans la matiére.
La mémoire ne saurait reproduire que ce qu'elle a enregistré.

A chaque renaissance, l'organisme cérébral constitue, pour nous,
comme un livre neuf sur lequel se gravent les sensations et les images.
Rentrée dans la chair, I'ame perd le souvenir de tout ce qu'elle a vu et



OBJECTIONS 105

accompli a I'état libre, et elle ne le retrouvera qu'en abandonnant de
nouveau sa prison temporaire.

L'oubli du passe est, pour I'hnomme, la condition indispensable de toute
épreuve et de tout progres terrestre. Ce passé de chacun de nous a ses
taches et ses souillures. En parcourant la série des temps évanouis, en
traversent les ages de brutalité, nous avons di accumuler bien des fautes,
bien des iniquités. Echappés d'hier a la barbarie, le fardeau de ces
souvenirs serait accablant pour nous. La vie terrestre est parfois lourde a
supporter. Elle la serait bien plus encore, si, au cortége de nos maux
présents, venait s'ajouter la mémoire des souffrances ou des hontes
passées.

Le souvenir de nos vies antérieures ne serait-il pas également lié au
souvenir du passé des autres ? En remontant la chaine de nos existences,
la trame de notre propre histoire, nous retrouverions la trace des actions
de nos semblables. Les inimitiés se perpétueraient ; les rivalités, les
haines, la discorde se raviveraient de vies en vies, de siécle en siecle.
Nos ennemis, nos victimes d'autrefois nous reconnaitraient et nous
poursuivraient de leur vengeance.

il est bon que le voile de I'oubli nous cache les uns aux autres et, en
faisant momentanément disparaitre notre passé réciprogue, nous epargne
de pénibles souvenirs et, peut-étre, d'incessants remords. La
connaissance de nos fautes et des conséquences qu'elles entrainent, en se
dressant devant nous comme une effrayante et perpétuelle menace,
paralyserait nos efforts, rendrait notre vie insupportable et stérile.

Sans l'oubli, les grands coupables, les criminels célébres seraient
marques pour l'éternité. Nous voyons les condamnés de la justice
humaine, leur punition subie, poursuivis par la défiance universelle,
repoussés avec horreur par une société qui leur refuse une place dans son
sein et les rejette par 1a méme dans I'armée du mal. Que serait-ce si les
crimes du passé lointain se retracaient a la vue de tous ?

Presque tous nous avons besoin de pardon et d'oubli. L'ombre qui
cache nos faiblesses et nos miseres soulage notre esprit, en nous rendant
la réparation moins pénible. Aprés avoir bu les eaux du Léthé, nous
renaissons plus allegrement a une vie nouvelle. Les fantdmes du passé
s'évanouissent. Transportés dans un milieu différent, notre étre s'éveille a
d'autres sensations, s‘ouvre a d‘autres influences, abandonne avec plus de
facilité les errements et les habitudes qui avaient jadis retardé sa marche.



106 APRES LA MORT

L'ame du coupable, renaissant sous la forme d'un petit enfant, trouve
autour d'elle I'aide et la tendresse nécessaires a son relevement. Dans cet
étre faible et charmant, nul ne songe a reconnaitre I'esprit vicieux qui
vient racheter un passé souillé.

Pour certains hommes, le passé n'est cependant pas absolument effacé.
Le sentiment confus de ce qu'ils ont été couve au fond de leur
conscience. C'est la source des intuitions, des idées innées, des vagues
souvenirs et des mystérieux pressentiments, comme un écho affaibli des
temps écoulés. En analysant ces impressions, en s'étudiant soi-méme
avec attention, il ne serait pas impossible de reconstituer ce passe, sinon
dans ses détails, au moins dans ses traits principaux.

A l'issue de chaque existence, des souvenirs lointains renaissent peu a
peu et sortent de I'ombre. Nous avangons pas a pas, en tatonnant, dans la
vie. La mort venue, progressivement tout s'éclaire. Le passé explique le
présent, et I'avenir s'illumine d'un rayon nouveau.

L'ame, rendue a la vie spirituelle, recouvre la plénitude de ses facultés.
Alors commence pour elle une période d'examen, de repos, de
recueillement, pendant laquelle elle se juge et mesure le chemin
parcouru. Elle recoit les avis, les conseils d'Esprits plus avancés. Guidée
par eux, elle prendra des résolutions viriles, et, le temps venu,
choisissant un milieu favorable, elle redescendra dans un nouveau corps.

Revenue dans la chair, I'ame perdra encore la mémoire des vies
passées, en méme temps que le souvenir de cette vie spirituelle, la seule
vraiment libre et complete, auprés de laquelle le séjour terrestre lui
paraitrait affreux. Longue sera la lutte, pénibles les efforts nécessaires
pour reprendre conscience d'elle-méme et recouvrer ses puissances
cachées ; mais toujours elle conservera l'intuition, le vague sentiment des
résolutions prises avant de renaitre ; et, poursuivant le cours de ses
existences, elle s'améliorera par le travail et la souffrance.




TROISIEME PARTIE

LE MONDE INVISIBLE.

XV. - LANATURE ET LA SCIENCE.

Dans les pages qui précédent, nous avons exposé les principes
essentiels de la philosophie des existences successives. Ces principes,
appuyés sur la logique la plus rigoureuse, éclairent notre avenir et
donnent la solution de nombreux problemes jusqu'ici inexpliques.

Cependant, on peut nous objecter que ces conceptions, si rationnelles
qu'elles paraissent, sont de simples hypotheéses, de pures spéculations,
auxquelles on ne saurait attribuer plus d'importance qu'on n'en préte a
cet ordre d'idees.

Notre époque, fatiguée des réveries de l'imagination, des théories et
des systemes préconcus, a versé dans le scepticisme. Devant toute
affirmation, elle réeclame des preuves. Le raisonnement le plus logique
ne lui suffit plus. Il faut des faits, des faits sensibles, directement
observés, pour dissiper le doute. Et ce doute s'explique. Il est la
consequence fatale de l'abus des légendes, des fictions, des doctrines
erronées, au murmure desquelles I'hnumanité a été bercée pendant des
siecles. En s'instruisant, I'nomme, de crédule, est devenu sceptique, et
chaque théorie nouvelle est accueillie avec déefiance, sinon avec hostilite.

Ne nous plaignons pas de cet état d'esprit, qui n'est, apres tout, qu'un
inconscient hommage rendu par la pensée humaine a la vérité. La
philosophie des existences successives n'a qu'a y gagner, car, loin d'étre
un systeme fantaisiste de plus, elle s'appuie sur un ensemble imposant de
faits, établis par des preuves expérimentales et des témoignages
universels. C'est a ces faits que nous consacrerons la troisieme partie de
cet ouvrage.

La marche de la science, en ses étapes sans nombre, est comparable a
une ascension dans un pays de hautes montagnes. A mesure que le
voyageur gravit les pentes ardues, I'horizon s'élargit autour de lui ; les



108 APRES LA MORT

détails du plan inferieur se fondent en un vaste ensemble, tandis qu'au
loin s'ouvrent des perspectives nouvelles. Plus il monte, plus le spectacle
acquiert d'ampleur et de majesté. Ainsi la science, dans ses progres
incessants, découvre a chagque pas des domaines ignores.

On sait combien nos sens matériels sont bornés, combien est restreint
le champ qu'ils embrassent. Au-dela des rayons et des couleurs percus
par notre vue, il est d'autres rayons, d'autres couleurs dont les réactions
chimiques démontrent I'existence. De méme, notre ouie ne percoit les
ondes sonores qu'entre deux termes. Au-dessus ou au-dessous, trop
aigués ou trop graves, les vibrations sonores n'influencent plus le nerf
auditif.

Si notre puissance visuelle n'avait eté accrue par les découvertes de
I'optique, que saurions-nous de l'univers a I'heure présente ? Non
seulement nous ignorerions I'existence des lointains empires de I'éther ou
les soleils succedent aux soleils, ou la matiére cosmique, dans ses
gestations éternelles, enfante les astres par millions, mais nous ne
saurions rien encore des mondes les plus voisins de la terre.

Graduellement et d'age en age, le champ des observations s'est étendu.
Grace a l'invention du télescope, I'nomme a pu explorer les cieux et
comparer le globe chétif gu'il habite aux géants de I'espace.

Plus récemment, l'invention du microscope nous a ouvert un autre
infini. Partout, autour de nous, dans les airs, dans les eaux, invisibles a
nos faibles yeux, des myriades d'étres pullulent, s'agitent en tourbillons
effrayants. L'étude de la constitution moléculaire des corps est devenue
possible. Nous avons reconnu que les globules du sang, les tissus et les
cellules du corps humain sont peuplés de parasites animés, d'infusoires,
au détriment desquels d'autres parasites vivent encore. Nul ne peut dire
ou s'arréte le flot de la vie.

La science progresse et grandit, et la pensée, enhardie, s'éleve vers de
nouveaux horizons. Mais qu'il semble léger, le bagage de nos
connaissances, lorsqu'on le compare a ce qu'il nous reste a apprendre !
L'esprit humain a des bornes, la nature n'en a pas. « Avec ce que nous
ignorons des lois universelles, a dit Faraday, on pourrait créer le
Monde. » Nos sens grossiers nous laissent vivre au milieu d'un océan de
merveilles sans les soupconner, comme des aveugles baignés dans des
torrents de lumiére.



XVI. - MATIERE ET FORCE. PRINCIPE UNIQUE DES
CHOSES.

Jusqu'ici la matiere n'était connue que sous les trois états : solide,
liquide et gazeux. Sir W. Crookes, le savant physicien anglais, en
cherchant a faire le vide dans des tubes de verre, en a découvert un
quatrieme, qu'il a appelé I'état radiant. Les atomes, rendus a la liberté par
la raréfaction, se livrent dans ce vide relatif a des mouvements
vibratoires d'une rapidité, d'une violence incalculables. Ils s'enflamment
et produisent des effets de lumiere, des radiations électriques qui
permettent d'expliquer la plupart des phénoménes cosmiquesps]

Condensée a des degrés divers sous ses trois premiers aspects, la
matiere, a I'état radiant, perd plusieurs de ses propriétés : densité, forme,
poids, couleur ; mais, dans ce domaine nouveau, elle semble unie a la
force d'une maniére plus étroite et plus intime. Ce quatrieme aspect est-il
le dernier que la matiére puisse revétir ? Non, sans doute, car on peut en
imaginer beaucoup d'autres. On peut entrevoir par la pensée un état
fluidique et subtil, aussi supérieur a I'état radiant que celui-ci l'est a I'état
gazeux, et I'état liquide a I'état solide. La science de l'avenir explorera
ces profondeurs et y rencontrera la solution des problemes formidables
de l'unité de substance et des forces directrices de l'univers.

Déja l'unité de substance est entrevue, admise par la plupart des
savants. La matiere, nous l'avons dit, parait étre, dans son principe, un
fluide d'une souplesse, d'une élasticité infinie, dont les combinaisons
sans nombre donnent naissance a tous les corps. Invisible, impalpable,
impondérable dans son essence primordiale, ce fluide, par des transitions
successives, devient pondérable et arrive a produire, par une
condensation puissante, les corps durs, opaques et lourds qui constituent
le fond de la matiere terrestre. Mais cet état de cohésion n'est que
transitoire, et la matiere, remontant I'echelle de ses transformations, peut
aussi se désagreger et revenir a son etat fluidique primitif. C'est pourquoi
les mondes n'ont qu'une existence passagere. Sortis des océans de I'éther,
ils s'y replongent et s'y dissolvent aprés, avoir parcouru leur cycle de vie.

83 Les rayons X en sont une des applications les plus connues.



110 APRES LA MORT

On peut affirmer que tout, dans la nature, converge vers l'unité.
L'analyse spectrale révele I'identité des éléments constitutifs des mondes,
depuis le plus humble satellite jusqu'au plus gigantesque soleil. Le
déplacement des corps célestes montre l'unité des lois mécaniques.
L'étude des phénomeénes materiels, comme une chaine infinie, d'anneau
en anneau, nous conduit a la conception d'une substance unique, éthérée,
universelle, et d'une force également unique, principe de mouvement,
dont I'électricité, la lumiére, la chaleur ne sont que des variétés, des
modalités, des formes diversesp4]

Ainsi la chimie, la physique, la mécanique, dans leur marche paralléele,
constatent de plus en plus la coordination mystérieuse des choses.
L'esprit humain s'achemine lentement, parfois méme inconsciemment
vers la connaissance d'un principe unique, fondamental, en qui s'unissent
la substance, la force et la pensée, d'une Puissance dont la grandeur et la
majeste le rempliront un jour de saisissement et d'admiration.

XVII. - LES FLUIDES, LE MAGNETISME.

Le monde des fluides, que l'on entrevoit au-dela de I'état radiant,
réserve a la science bien des surprises et des découvertes. Innombrables
sont les variétes de formes que la matiére, devenue subtile, peut revétir
pour les besoins d'une vie supérieure.

Déja beaucoup d'observateurs savent qu'en dehors de nos perceptions,
au-dela du voile opaque que notre épaisse constitution deploie comme
un brouillard autour de nous, un autre monde existe, non plus celui des
infiniment petits, mais un univers fluidique qui nous enveloppe, tout
peuplé de foules invisibles.

Des étres surhumains, mais non pas surnaturels, vivent pres de nous,
témoins muets de notre existence et ne manifestant la leur que dans des

84 \oici ce que dit Berthelot (Origines de la Chimie, p. 320): «Les fluides électrique,
magnétique, calorifique et lumineux, que I'on admettait il y a un demi-siécle, n‘'ont déja pas
plus de réalité que les quatre éléments des anciens. Ces fluides, avec les progres de la
science, se sont réduits a un seul, I'éther. Et voila que I'éther des physiciens et I'atome des
chimistes s'évanouissent a leur tour, pour faire place a des conceptions plus hautes, qui
tendent a tout expliquer par les seuls phénoménes du mouvement. » D'apres G. Le Bon
(L'Evolution de la matiére ; I'Evolution des forces), la matiére et la force ne sont que deux
aspects d'une méme substance. La matiere n'est que de la force concrétée ; la force, de la
matiere dissociée.



LES FLUIDES, LE MAGNETISME 111

conditions déterminées, sous l'action de lois naturelles, précises,
rigoureuses. Il importe de pénétrer le secret de ces lois, car, de leur
connaissance découlera pour I'homme la possession de forces
considérables, dont Il'utilisation pratique peut transformer la face de la
terre et l'ordre des sociétés. C'est la le domaine de la psychologie
expérimentale, certains diraient des sciences occultes, sciences qui sont
vieilles comme le monde.

Nous avons déja parlé des prodiges accomplis dans les lieux sacrés de
I'Inde, de I'Egypte et de la Gréce. Il n'entre pas dans notre plan d'y
revenir, mais il est une question connexe que NoOus Nne saurions passer
sous silence, celle du magneétisme.

Le magnétisme, étudié et pratiqué en secret a toutes les époques de
I'nistoire, s'est vulgarisé surtout depuis la fin du XVII° siéecle. Les
académies savantes le tiennent encore en suspicion, et c'est sous le nom
d'hypnotisme que les maitres de la science ont bien voulu le découvrir un
siecle aprés son apparition.

« L'hypnotisme, a dit M. de Rochas jusqu'ici seul étudié officiellement, n'est
que le vestibule d'un vaste et merveilleux édifice déja exploré, en grande partie,
par les anciens magnétiseurs. »

Le malheur est que les savants officiels - presque tous médecins - qui
s'occupent du magnétisme, ou, comme ils le disent eux-mémes,
d’hypnotisme, n'‘experimentent généralement que sur des sujets malades,
sur des pensionnaires d'hopitaux. L'irritation nerveuse et les affections
morbides de ces sujets ne permettent d'obtenir que des phénomenes
incohérents, incomplets.

Certains savants semblent redouter que I'étude de ces mémes
phénomenes, obtenus dans des conditions normales, ne fournisse la
preuve de I'existence en I'homme du principe animique. C'est du moins
ce qui ressortait des commentaires du docteur Charcot, dont on ne niera
pas la compétence.

« L'hypnotisme, disait-il, est un monde dans lequel on rencontre, a cété de faits

palpables, matériels, grossiers, cétoyant toujours la physiologie, des faits
absolument extraordinaires, inexplicables jusqu'ici, ne répondant a aucune loi

85 Les Etats profonds de I'hypnose, par le colonel de Rochas d'Aiglun, p. 75.



112 APRES LA MORT

physiologique et tout a fait étranges et surprenants. Je m'attache aux premiers et
laisse de coté les seconds. »

Ainsi, les plus célebres medecins avouent que cette question est
encore pour eux pleine d'obscurité. Dans leurs investigations, ils se
bornent a des observations superficielles et dedaignent les faits qui
pourraient les conduire directement a la solution du probléeme. La
science materialiste hésite a s'aventurer sur le terrain de la psychologie
expérimentale ; elle sent qu'elle s'y trouverait en présence des forces
psychiques, de I'ame, en un mot, dont elle a nié I'existence avec tant
d'opiniatrete.

Quoi qu'il en soit, le magneétisme, apres avoir été longtemps repoussé
par les corps savants, commence sous un autre nom a attirer leur
attention. Mais les résultats seraient autrement féconds si, au lieu
d'opérer sur des hystériques, on expérimentait sur des sujets sains et
valides. Le sommeil magnétique developpe chez les sujets lucides des
facultés nouvelles, une puissance de perception incalculable. Le
phénomene le plus remarquable est la vision a grande distance sans le
secours des yeux. Un somnambule peut se diriger dans la nuit, lire et
ecrire les yeux fermes, se livrer aux travaux les plus délicats et les plus
compliques.

D'autres sujets voient dans l'intérieur du corps humain, discernent ses
maux et leurs causes, lisent la pensée dans le cerveaupt] pénétrent, sans
le concours des sens, dans les domaines les plus cachés et jusqu'au seuil
d'un autre monde. Ils scrutent les mysteres de la vie fluidique, entrent en

86« Il voit (le sujet) vibrer les cellules cérébrales sous I'influence de la pensée, et il les compare

a des étoiles qui se dilatent et se contractent successivement. » (Les Etats profonds de
I'nypnose, par le colonel de Rochas, ex-administrateur de I'Ecole polytechnique.)
Depuis lors, le professeur Th. Flournoy, de I'Université de Genéve, écrivait : « Il suffit de
feuilleter la littérature médicale la plus récente pour y trouver, sous la plume d'auteurs fort
peu suspects de mysticisme, des exemples de vue interne. D'une part, des psychiatres
francais viennent de publier quelques cas d'aliénés ayant présenté, peu de jours avant leur
fin, une amélioration aussi subite qu'inexplicable, en méme temps que le pressentiment de
leur mort prochaine. D'autre part, le fait de somnambules ayant la claire vision de leurs
visceres, parfois jusque dans leur structure intime ; ce fait vient pour la premiére fois de
franchir I'enceinte de la science sous le nom d'autoscopie interne ou auto-représentation de
I'organisme ; et, par une amusante ironie du sort, les parrains de ce nouveau venu se trouvent
étre les tenants d'une école qui prétend rejeter toute explication psychologique de ces faits. »
(Archives de Psychologie, aolt 1903.)



LES FLUIDES, LE MAGNETISME 113

rapport avec les étres invisibles dont nous avons parlé, nous transmettent
leurs avis, leurs enseignements. Nous reviendrons plus loin sur ce
dernier point ; mais, dées maintenant, nous pouvons considérer comme
établi le fait qui découle des expériences de Puységur, Deleuze, du Potet
et de leurs innombrables disciples: le sommeil magnétique, en
immobilisant le corps, en annihilant les sens, rend I'étre psychique a la
liberté, centuple ses moyens intimes de perception, le fait entrer dans un
monde fermé aux étres corporels.

Cet étre psychique qui, dans le sommeil, vit, pense, agit en dehors du
corps, qui affirme sa personnalité indépendante par une maniere de voir
et des connaissances supérieures a celles possédees a I'état de veille,
qu'est-il, sinon I'ame elle-méme, revétue de forme fluidique ? C'est I'ame,
qui n'est plus une résultante des forces vitales, du jeu des organes, mais
une cause libre, une volonté agissante, dégagée momentanément de sa
prison, planant sur la nature entiere et jouissant de l'intégralité de ses
facultés innées ? Ainsi les phénoménes magnétiques rendent évidentes
non seulement l'existence de I'dme, mais aussi son immortalité ; car si,
pendant l'existence corporelle, cette ame se détache de son enveloppe
grossiere, vit et pense en dehors d'elle, a plus forte raison retrouvera-t-
elle, a la mort, la plénitude de sa liberte.

La science du magnétisme met I'homme en possession de
merveilleuses ressources. L'action des fluides sur le corps humain est
Immense ; leurs propriétés sont multiples, variees. Des faits nombreux
ont prouvé qu'avec leur aide on peut soulager les souffrances les plus
cruelles. Les grands missionnaires ne guérissaient-ils pas par
I'imposition des mains ? La est tout le secret de leurs prétendus miracles.
Les fluides, obéissant a une puissante volonté, a un ardent désir de faire
le bien, pénétrent tous les organismes débiles et raménent graduellement
la vigueur chez les faibles, la santé chez les malades.

On peut objecter qu'une légion de charlatans abuse, pour I'exploiter, de
la créedulité et de l'ignorance du public, en se targuant d'un pouvoir
magnétique imaginaire. Ces faits attristants sont la conséquence
inévitable de I'état d'infériorité morale de I'humanité. Une chose nous en
console : la certitude qu'il n'est pas d'homme animé d'une sympathie
profonde pour les déshérites, d'un véritable amour pour ceux qui
souffrent, qui ne puisse soulager ses semblables par une pratique sincere
et eclairée du magnétisme.



XVIII. - PHENOMENES SPIRITES.

Entre toutes les preuves de l'existence, chez I'hnomme, d'un principe
spirituel et de sa survivance au corps, les plus convaincantes sont celles
que fournissent les phénomenes du spiritualisme expérimental ou
spiritisme.

Consideérés au début comme pur charlatanisme, ils sont entrés dans le
domaine de [I'observation rigoureuse; et, si certains savants les
dédaignent encore, les rejettent et les nient, d'autres savants, non des
moins éminents, les étudient, en constatent I'importance et la réalité. En
Amérique, et chez toutes les nations de I'Europe, des sociétes de
recherches psychologiques en font I'objet constant de leurs
investigations.

Ces phénomeénes, nous l'avons vu, se sont produits de tout temps.
Autrefois, on les enveloppait de mystere ; ils n'étaient connus que d'un
tres petit nombre de chercheurs. Aujourd'hui, ils s'universalisent, se
produisent avec une persistance et une varieté de formes qui confondent
la science moderne.

Newton I'a dit : « C'est folie que de croire toute chose connue, et c'est
sagesse d'étudier toujours.» Non seulement tout savant, mais tout
homme sensé a pour devoir de scruter ces faits, qui nous ouvrent tout un
coté ignore de la nature, de remonter a leurs causes et d'en dégager la loi.
Cet examen ne peut que fortifier la raison et servir le progres, en
détruisant la superstition dans son germe, car la superstition est toujours
prompte a s'emparer des phénomenes négligés par la science, a les
travestir, a leur attribuer un caractére surnaturel et miraculeux.

La plupart de ceux qui dédaignent ces questions ou qui, les ayant
étudiées, I'ont fait superficiellement, sans méthode et sans esprit de suite,
accusent les spirites d'interprétations inexactes, ou, tout au moins, de
conclusions trop hatives.

Nous repondrons que c'est déja un grand point de gagné que les
adversaires du spiritisme s'en prennent a l'interprétation des faits, et non
a leur realité. Les faits se constatent, en effet, et ne se discutent pas. Or,
la réalité des phénomeénes spirites est attestée, comme nous allons le
voir, par des hommes du caractere le plus éleve, par des savants d'une
haute compétence, qui se sont rendus célébres par leurs travaux et leurs



PHENOMENES SPIRITES 115

découvertes. Mais il n'est pas nécessaire d'étre un savant de premier
ordre pour constater I'existence de faits qui tombent sous les sens et sont
ainsi toujours vérifiables. Le premier venu, avec un peu de persévérance
et de sagacité, se placant dans les conditions requises, pourra les
observer et se former a leur endroit une opinion éclairée.

Il est vrai que, parmi ces phénomenes, un certain nombre peuvent
s'expliquer par [l'automatisme, l'auto-suggestion des médiums,
I'extériorisation des forces ou la transmission des pensées ; mais, si large
que soit la part faite a ces causes, il reste un nombre considérable de cas
dont la seule explication logique est I'intervention des défunts.

Nous avons réfuté ailleurs les objections de cette naturep?]et reproduit
tout un ensemble de preuves de l'identité des esprits, susceptibles de
convaincre le chercheur exempt de parti pris, affranchi des préjuges et
des théories precongues.

XIX. - TEMOIGNAGES SCIENTIFIQUES.

C'est aux Etats-Unis d’Amérique, en 1848, que l'attention publique fut
attirée, pour la premiére fois a notre époque, par des manifestations
spirites. Des coups retentissaient dans plusieurs demeures, des meubles
se déplacaient sous l'action d'une force invisible, des tables s'agitaient et
frappaient bruyamment le sol. Un des spectateurs ayant eu l'idée de
combiner les lettres de I'alphabet avec le nombre de coups frappés, une
sorte de télégraphie spirituelle s'établit et la force occulte put converser
avec les assistants. Elle dit étre I'esprit d'une personne ayant vécu dans le
pays méme, entra dans des détails tres précis sur l'identité, la vie et la
mort de cette personne, et relata des particularités de nature a dissiper
tous les doutes. D'autres ames furent évoquées et répondirent avec la
méme précision. Toutes se disaient revétues d'une enveloppe fluidique,
invisible a nos sens, mais néanmoins matérielle.

Les manifestations se multiplierent rapidement, gagnant de proche en
proche tous les Etats de I'Union. Elles occupaient tellement I'opinion,
que certains savants, croyant voir la une cause de perturbation pour la
raison et la paix publiques, résolurent de les observer de pres, afin d'en
démontrer I'absurdité. C'est ainsi que le juge Edmonds, chief-justice de la

87 \/oir Dans I'lnvisible, Spiritisme et Médiumnité, 2° partie, assim.



116 APRES LA MORT

cour supréme de New-York et président du Sénat, et le professeur de
chimie Mapes, de I'Académie nationale, furent amenés a se prononcer
sur la realité et le caractere des phénomenes spirites. Or, leurs
conclusions, formulées aprés un examen rigoureux, dans des ouvrages
importants, furent que ces phénomenes étaient reels et ne pouvaient étre
attribués qu'a I'action des esprits.

Le mouvement se propagea a tel point que, dés 1852, une pétition,
signee de quinze mille noms, fut adressée au Congrés, a Washington,
afin d'obtenir la proclamation officielle de la réalité des phénomenes.

Un savant célébre, Robert Hare, professeur a I'Université de
Pensylvanie, prit ouvertement parti pour les spirites, en publiant un
ouvrage qui fit sensation. Cette oeuvre avait pour titre : Experimental
Investigations of the Spirit Manifestation, et établissait scientifiquement
I'intervention des esprits.

Robert Dale Owen, savant, diplomate et écrivain de renom, s'est
également rallié a ce mouvement d'opinion et a écrit plusieurs ouvrages
pour le favoriser. L'un d'entre eux: Foot Falls on the Boundary of
another World (Sur la limite d'un autre monde, 1877) a eu un succes
considérable.

Aujourd'hui, le Modern Spiritualism compte des millions d'adeptes
aux Etats-Unis. lls sont représentés par une presse nombreuse.

Au cours des dernieres annees, les experiences dirigées par un certain
nombre de professeurs des grandes Universités americaines, avec l'aide
du célébre médium Mrs. Pipefed Iui ont procuré, dans ce milieu,
d'importantes adhésions.

James Hyslop, professeur de psychologie a I'Université de Columbia,
a New-York, s'exprimait ainsi, dans son rapport sur la médiumnité de
cette dame :

« A en juger d'aprés ce que j'ai vu moi-méme, je ne sais comment je pourrais me
dérober a la conclusion que I'existence d'une vie future est absolument
démontrée »

Le Dr R. Hodgson écrivait a son tour :

88 \/oir Dans I'lnvisible, Spiritisme et Médiumnité, p. 282 et suivantes.
89 Proceedings S. P. R., t. XVI.



TEMOIGNAGES SCIENTIFIQUES 117

« Je crois sans avoir le moindre doute que les communicants spirites sont bien
les personnalités qu'ils disent étre ; qu'ils ont survécu au changement que nous
appelons la mort et qu'ils ont communiqué directement avec nous, les soi-disant
vivants, par I'organisme de Mrs. Piper endormie. »

Le méme Dr Richard Hodgson, décédé en décembre 1906, s'est
manifesté depuis, par voie médianimique, a son ami le professeur J.
Hyslop. Il est entré dans des détails trés étendus et tres précis sur les
expériences et les travaux de la Société des recherches psychiques, dont
il était président pour la section américaine. Ces messages, parfaitement
concordants entre eux, furent transmis par différents médiums qui ne se
connaissaient pas les uns les autres. On y retrouve les mots et les phrases
familiers au communicant pendant sa viepo]

*

* *

C'est en Angleterre que les manifestations spirites ont été soumises a
I'analyse la plus méthodique. Nombre de savants anglais les ont etudiées
avec une persevérante et minutieuse attention, et c'est d'eux que nous
viennent les attestations les plus formelles.

En 1869, la Société dialectique de Londres - un des groupes
scientifiques les plus autorisés - nomma une commission de trente-trois
membres, savants, lettrés, pasteurs, magistrats, parmi lesquels sir John
Lubbock, de la Société royale (Institut anglais), Henri Lewes, habile
physiologiste, Huxley, Wallace, Crookes, etc., pour examiner et
« anéantir a jamais » ces phénomenes spirites, qui, disait I'exposé, « ne
sont qu'oeuvre d'imagination ».

Apres dix-huit mois d'expériences et d'études, la commission reconnut,
dans son rapport, la réalité des faits et conclut en faveur du spiritisme.

Ce rapport n'indiquait pas seulement les mouvements de table et les
coups frappeés ; il mentionnait aussi des « apparitions de mains et de
formes n'appartenant a aucun étre humain, semblant vivantes par leur
action et leur mobilité. Ces mains étaient quelquefois touchées et saisies
par les assistants, convaincus qu'elles n'étaient point le résultat d'une
imposture ou d'une illusion. »

90 Journal of the American Society for psychical Researches, novembre 1907.



118 APRES LA MORT

L'un des trente-trois, A. Russel Wallace, le digne émule de Darwin,
devenu, apres la mort de ce dernier, le plus éminent représentant de
I'évolutionnisme, poursuivit ses investigations et en consigna les
résultats dans un ouvrage : Miracles and Modern Spiritualism, qui eut
un grand retentissement de l'autre coOté du détroit. Parlant des
phénomeénes, il s'exprime en ces termes :

« Lorsque je me livrai a ces recherches, j'étais foncierement matérialiste. Il n'y
avait dans mon esprit aucune place pour la représentation d'une existence
spirituelle. Les faits néanmoins sont des choses opiniatres ; ils me vainquirent et
m'obligerent a les accepter longtemps avant de pouvoir admettre leur explication

spirituelle. Celle-ci vint par degrés, sous l'influence constante de faits successifs,
qui ne pouvaient étre écartés ni expliqués d'aucune autre maniere. »

Parmi les savants anglais dont le témoignage public peut étre invoqué
en faveur de la manifestation des Esprits, on peut citer Stainton Moses
(alias Oxon), professeur a la Faculté d'Oxford, qui publia deux volumes
intitulés Psychography, ou il est surtout question des phénomeénes de
I'écriture directe, et Spirit Identity ; sir Oliver Lodge, recteur de
I'Université de Birmingham, dont il sera parlé plus loin; Varley,
ingenieur en chef des télégraphes ; A. de Morgan, président de la Sociéte
mathématique de Londres, auteur du From Matter of Spirit; les
professeurs Challis, de [I'Universit¢ de Cambridge, et Barrett, de
I'Universite de Dublin.

Au-dessus de tous ces noms, justement estimés, il en est un plus grand
et plus illustre, qui vient s'ajouter a la liste des partisans et des
défenseurs du spiritisme ; c'est celui de sir William Crookes, de la
Sociéte royale, I'Académie des sciences de I'Angleterre.

Il n‘est pas une science qui ne doive une découverte, un progres a cet
esprit sagace. Les travaux de Crookes sur I'or et I'argent, son application
du sodium au procedé d'amalgamation, sont utilisés dans tous les placers
d’Amérique et d'Australie. A l'aide de I'néliométre de I'observatoire de
Greenwich, il a pu, le premier, photographier les corps célestes, et ses
reproductions de la Lune sont célébres. Ses études sur les phénomenes
de la lumiere polarisée, sur la spectroscopie, ne sont pas moins connues.
Crookes a aussi trouve le thallium. Mais tous ces travaux sont surpasses
par sa magnifique découverte du quatrieme état de la matiere, découverte
qui lui assure une place au panthéon de I'Angleterre, aux cOtés de



TEMOIGNAGES SCIENTIFIQUES 119

Newton et d'Herschell, et une autre plus durable encore dans la mémoire
des hommes.

Crookes s'est livré pendant quatre ans a I'étude des manifestations
spirites, construisant, pour les contréler scientifiguement, des
instruments d'une précision et d'une délicatesse inouies. Assisté d'un
médium remarquable, Mlle Florence Cook, et d'autres savants aussi
rigoureusement méthodiques que lui-méme, il opérait dans son propre
laboratoire, entouré d'appareils électriques qui eussent rendu impossible
ou mortelle toute tentative de supercherie.

Dans son ouvrage : Recherches sur le spiritualisme, Crookes analyse
les divers genres de phénomenes observés: mouvements de corps
pesants, exécution dairs de musique sans contact humain, écriture
directe, apparitions de mains en pleine lumiére, apparitions de formes et
de figures, etc. Pendant plusieurs mois, I'esprit d'une jeune et gracieuse
femme, nommeée Katie King, apparut tous les soirs aux yeux des
investigateurs, revétant pour quelques instants toutes les apparences d'un
corps humain pourvu d'organes et de sens, s'entretenant avec M. et Mme
Crookes et les assistants, se soumettant a toutes les expériences exigées,
se laissant toucher, ausculter, photographier; apres quoi, elle
s'évanouissait comme un brouillard Iéger. Ces curieuses manifestations
sont relatées longuement dans l'ouvrage de Crookes, traduit en francais
par Alidel.

La Society for psychical Researches, autre groupe de savants, se livre
depuis trente ans a des enquétes approfondies : des milliers de cas ont
eté releves par elle et consignés dans ses Proceedings, ainsi que dans un
ouvrage spécial : Phantasms of the Living, des Drs Myers, Gurney et
Podmore. Ceux-ci expliquent les phénomenes par la télépathie, ou action
a distance entre personnes humaines. Cependant, il faut remarquer que
les apparitions se sont presque toujours produites au moment de la mort
et parfois méme apres la mort des personnes dont elles reproduisaient les
traits.

L'objectivité, la réalité des faits ressort des termes mémes des
Proceedings et des témoignages recueillis au cours de l'enquéte. Les
apparitions ont, dans certains cas, impressionné des animauxpl]; a leur

91 Proceedings, p. 151.



120 APRES LA MORT

aspect, des chiens sont saisis de terreur, se cachent, ou fuient; des
chevaux s'arrétent court, tremblant de tous leurs membres, se couvrent
de sueur et refusent d'avancer.

Certaines apparitions ont donné lieu a des impressions auditives,
tactiles autant que visuelles. Il est parlé de fantdmesP?] vus
successivement aux divers étages d'une méme maison par différents
témoins. Dans Phantasms of the Living, il est souvent fait mention
d'effets physiques produits par I'action des fantdmes, tels que bruits,
coups, portes ouvertes, objets déplaces, etc.; il y est parlé de voix
prédisant des événementsP3] Des apparitions ont méme été
photographiéesp4|

L'identité des défunts se précise plus encore dans les expériences
poursuivies par la méme société avec le concours des mediums Mrs.
Piper et Thomson, que nous avons relatées ailleursps|

Une oeuvre magistrale a été publiee en 1903, par F. Myers, de
Cambridge, sous le titre : Human personality and its survival of bodily
death. Elle contient un exposé méthodique et substantiel des faits spirites
de tous ordres, et se termine par I'esquisse d'une synthese philosophique
et religieuse, basée sur ces mémes faits.

Le professeur Flournoy, de I'Université de Geneve, pourtant fort
sceptique en ces matieres, a fait ressortir dans les termes suivants
I'importance d'une telle oeuvre :

«Les preuves et les raisonnements avances par Myers en faveur des
phénomeénes psychiques supranormaux constituent, par leur nombre et par leur
poids, un dossier trop formidable pour qu'on puisse désormais I'ignorer, a moins
de se boucher volontairement les yeux, et ce serait une folle niaiserie que de
prétendre encore I'écarter en bloc, sous le fallacieux prétexte que ces sujets ne sont
pas susceptibles d'étre étudiés d'une maniére scientifique@l »

Sir Oliver Lodge, recteur de I'Université de Birmingham, s'exprima
ainsi dans un discours qu'il prononcait le 10 septembre 1913, comme
président de I'Association britannique des Sciences :

92 Pproceedings, pp. 102, 107.

93 Proceedings, p. 305 ; Phantasms of the Living, pp. 102, 149.
94 Annales des Sciences psychiques, pp. 356, 361.

95 Voir Dans I'lnvisible, Spiritisme et Médiumnité, chap. XIX.
96 Flournoy, Archives de Psychologie, n° 7, juin 1903.



TEMOIGNAGES SCIENTIFIQUES 121

« Bien que je parle ex cathedra, comme l'un des représentants de la science
orthodoxe, je ne m'abstiendrai pas d'une note personnelle, résumant le résultat de
trente ans d'expériences dans l'investigation psychique, investigation commencée
par moi sans aucune prédilection pour ces études, et méme avec I'hostilité
habituelle...

« Les phénomenes occultes, au point de vue scientifique, m'ont convaincu que
la mémoire et les affections ne sont pas limitées a cette combinaison avec la
matiére par laguelle seulement elles peuvent se manifester ici et maintenant, et que
la personnalité persiste au-dela de la mort corporelle. » (Annales des Sciences
psychiques, juin 1914.)

Le 22 novembre 1914, dans une conférence faite au Browning
Settlement, a Walworth, le méme sir Oliver Lodge était encore plus
affirmatif :

« ... Nous continuerons certainement a exister apres la mort. Je le dis parce que
je sais que certains de mes amis décédes existent encore, puisque j'ai causé avec
eux.

« La communication est possible; mais on ne peut qu'obéir aux lois, en
cherchant d'abord les conditions. Je ne dis point que cela est aisé, mais cela est
possible. Jai conversé avec mes amis defunts exactement comme je pourrais
causer avec une personne quelconque, dans cette audience. Etant des hommes de
science, ces amis ont fourni la preuve de leur identité, la preuve qu'ils étaient eux
réellement, et non point quelque personnification ou quelque autre chose émanant
de moi-méme.

« Nous nous occupons de publier quelques-unes de ces preuves.

« Je vous dis avec la force de la conviction dont je suis capable, que nous
persistons aprés la mort, que les defunts continuent a s'intéresser a ce qui se passe
sur la terre, et qu'ils savent beaucoup plus de choses a ce sujet que nous n'en
savons nous-mémes... » (Annales des Sciences psychiques, janvier 1916.)

Des faits trés personnels sont venus depuis augmenter encore le
nombre et I'importance des preuves que sir Oliver Lodge peut donner a
I'appui de ses convictions. Son fils Raymond, ingénieur, qui s'était
engagé comme volontaire, fut tué dans les Flandres le 14 septembre
1915, a I'age de vingt-six ans.

Des communications spiritualistes s'engagerent entre le pere et le fils,
et c'est a la suite de ces communications que sir Oliver Lodge vient de
publier le beau livre : Raymond, ou la Vie et la Mort, livre qui jette un
jour nouveau sur les détails de la vie dans l'autre monde.

Cet ouvrage, que le pere infortuné a écrit, non avec sa plume d'érudit,
mais avec son coeur, provoquera certainement bien des conversions



122 APRES LA MORT

parmi ceux qui, cruellement frappés par la guerre actuelle, sentiront
germer en eux des espoirs salutaires et ne pourront admettre que la mort
soit une fin et entraine apres elle I'éternelle séparation.

*

* *

Le mouvement spirite s'est étendu aux pays latins. L'Espagne posséde
dans chacune de ses principales villes une société et un journal d'études
psychiques. Le groupement le plus important est le Centro Barcelones.
Une fédeération réunit tous les groupes et cercles de Catalogne, au
nombre d'une cinquantaine.

L'lItalie a vu se produire des manifestations éclatantes en faveur du
spiritisme. Des débats passionnés y ont agité le monde savant a la suite
des expeériences du professeur Ercole Chiaia, de Naples, faites avec
I'aide du médium Eusapia Paladino. Cet investigateur a reproduit tous les
phénomenes remarquables du spiritisme : apports, matérialisations,
lévitations, etc. ; il faut y ajouter des moulages de pieds, de mains, de
visages dans la paraffine fondue, obtenus dans des récipients garantis de
tout contact humain.

La publicité donnée a ces faits provoqua une vive critique de la part du
celebre professeur Lombroso, de I'Universite de Naples. M. Chiaia
s'étant offert a les reproduire en sa présence, plusieurs seances eurent
lieu a la fin de 1891, dans l'appartement de M. Lombroso. Celui-ci,
assisté des professeurs Tamburini, Virgilio, Bianchi, Vizioli, de
I'Université de Naples, put constater la realité des faits spirites,
constatation qu'a son tour il rendit publiqueP7]

L'Italia del Popolo, journal politique de Milan, publiait, a la date du
18 novembre 1892, un supplément spécial contenant les proces-verbaux
de dix-sept seances tenues dans cette ville, chez M. Finzi, en présence du
méme médium Eusapia Paladino. Ce document est signé des noms
suivants, qui sont ceux de savants eminents de divers pays :

Schiaparelli, directeur de [I'Observatoire astronomique de Milan;
Aksakof, conseiller d'Etat russe, directeur du journal Psychische Studien,
de Leipzig ; Dr Carl du Prel, de Munich ; Angelo Brofferio, professeur

97 Voir le Phénoméne spirite, témoignage des savants, par Gabriel Delanne, p. 235.



TEMOIGNAGES SCIENTIFIQUES 123

de philosophie ; Gérosa, professeur de physique a I'Ecole supérieure de
Portici ; Ermacora et G. Finzi, docteurs en physique ; Charles Richet,
professeur a la Faculté de médecine de Paris, directeur de la Revue
scientifique (pour cing seances) ; Lombroso, professeur a la Faculté de
médecine de Turin (pour deux séances).

Ces proces-verbaux constatent la production des phénomeénes
suivants, obtenus dans I'obscurité, les pieds et les mains du médium étant
constamment tenus par deux des assistants :

« Transports sans contact d'objets divers, chaises, instruments de musique, etc.
Impressions de doigts sur du papier noirci. Empreintes de doigts dans l'argile.
Apparitions de mains sur un fond Ilumineux. Apparitions de lumieres
phosphorescentes. Soulévement du médium sur la table. Déplacement de chaises
avec les personnes qui les occupaient. Attouchements ressentis par les assistants.
Apparitions de mains humaines et vivantes sur la téte du médium. Contact avec
une figure humaine barbue. » (Ces derniers faits obtenus en demi-lumiére.)

Dans leurs conclusions, les expérimentateurs susnommés établissent
qu'en raison des précautions prises aucune fraude n'était possible. De
I'ensemble des phénomeénes observeés, disent-ils, se déegage le triomphe
d'une verité qu'on a injustement rendue impopulaire.

En 1904, le professeur Lombroso publiait dans la Rivista d'ltalia, de
Rome, a propos des phénomeénes psychiques supranormaux, l'importante
déclaration qu'on va lirep8]:

« Parmi ces manifestations, l'on peut citer la lévitation, c'est-a-dire le
soulevement du corps sans aucun effort de la part de la personne qui I'exécute ou
qui le subit ; le mouvement d'objets inanimés ; et, ce qui est plus singulier encore,
les manifestations d'étres qui possedent une volonté, une maniere de penser, toute
bizarre et capricieuse qu'elles soient, comme s'ils étaient des hommes vivants ;
parfois méme la prescience de faits devant arriver. Aprés les avoir niés, avant de
les avoir observés, il m'a bien fallu les accepter lorsque, malgré moi, les preuves
les plus manifestes, les plus palpables me tomberent sous les yeux ; je n'ai pas cru
étre tenu a nier ces faits, parce que je ne parvenais pas a me les expliquer.
Dailleurs, comme les lois des ondes hertziennes expliquent, en trés grande partie,
la telépathie, ainsi les nouvelles découvertes sur les propriétés radioactives de
certains métaux, surtout le radium, détruisent la plus sérieuse objection que le
savant pouvait faire aux mystérieuses manifestations spiritiques. Ces découvertes
nous prouvent, en effet, qu'il peut y avoir non seulement de courtes manifestations,

98 Reproduite par la Revue d'Etudes psychiques, Paris, mars 1904.



124 APRES LA MORT

mais un développement perpétuel et énorme d'énergie, de lumiére et de chaleur
sans perte apparente de matiere. »

Le professeur Milési, de I'Université de Rome, « I'un des champions
les plus estimés de la jeune école psychologique italienne », connu en
France par ses conférences de la Sorbonne sur I'oeuvre d'Aug. Comte, va
plus loin encore. Il signe le proces-verbal de séances auxquelles il
assistait et ou se produisirent des matérialisations d'esprits, entre autres
celles de sa propre soeur, décédée depuis trois ans, @ Crémonep9]

Plus recemment, le méme professeur Lombroso, en rendant compte de
ses expériences dans la revue italienne Arena, rapportait les faits
suivants{o0|:

« Apres le transport d'un objet trés lourd, Eusapia, dans un état de transe, me
dit : « Pourquoi perds-tu ton temps a ces bagatelles ? Je suis capable de te faire
voir ta mere ; mais il faut que tu y penses fortement. »

« Poussé par cette promesse, apres une demi-heure de séance, je fus pris du
désir intense de la voir s'accomplir, et la table sembla donner son assentiment,
avec ses mouvements habituels de soulévements successifs, & ma pensee intime.
Tout a coup, dans une demi-obscurité a la lumiére rouge, je vis sortir d'entre les
rideaux une forme un peu penchée, comme était celle de ma mere, couverte d'un
voile, qui fit le tour de la table pour arriver jusqu'a moi, en murmurant des paroles
que plusieurs entendirent, mais que ma demi-surdité ne me permit pas de saisir.

« Comme, sous le coup d'une vive émotion, je la suppliais de les répéter, elle me
dit : Cesar, fio mio ! ce qui, je I'avoue, n'était pas sa facon ordinaire. En effet,
étant Vénitienne, elle disait : mio fiol ; puis, écartant ses voiles, elle me donna un
baiser. »

... Lombroso rappelle ensuite les communications, écrites ou parlées,
en langues étrangeres, les révélations de faits inconnus aussi bien du
médium que des assistants, et les faits de télépathie. Et plus loin :

« Il convient d'ajouter que les cas de maisons hantées, dans lesquelles, pendant
des années, se reproduisent des apparitions ou des bruits, concordant avec le récit

de morts tragiques et observés en dehors de la présence de médiums, plaident
contre l'action exclusive de ceux-ci et en faveur de I'action des trépassés. »

99 Voir Revue d'Etudes psychiques, mars 1904, p. 80.
100 voir aussi les Annales des sciences psychiques, février 1908.



XX. - LE SPIRITISME EN FRANCE.

La France ne pourrait, comme [I'Angleterre, nous montrer trois
académiciens spirites. Les savants de notre pays, plus que partout
ailleurs peut-étre, ont témoigne de l'indifférence ou une réserve de parti
pris a l'endroit des manifestations psychiques. Il est cependant de
brillantes exceptions. Signalons seulement I'astronome Camille
Flammarion, dont le style enchanteur a popularisé la science des
mondes. L'intérét qu'il porte aux sciences occultes s'est manifesté par son
discours prononcé sur la tombe d'Allan Kardec et, depuis lors, par la
publication de son livre : I'Inconnu et les problemes psychiques, qui
relate 187 cas d'apparitions et phénomenes télépathiques, la plupart avec
coincidence de mort.

Des 1887, le Dr Paul Gibier, éleve de Pasteur, et qui devint directeur
de [I'Institut antirabique de New-York, publiait deux ouvrages: le
Spiritisme ou Fakirisme occidental et Analyse des choses, dans lesquels
il étudiait avec conscience et affirmait avec courage l'existence des faits
spirites.

Le Dr Gibier, assistée du médium Slade, a étudié d'une maniére toute
spéciale I'écriture directe sur ardoise, a laquelle il a consacreé trente-trois
séances. De nombreux messages en plusieurs langues ont été obtenus a
I'intérieur d'ardoises doubles, fournies par I'expérimentateur et scellées
I'une contre l'autre.

« Nous avons observé ces phénomenes, écrit—il tant et tant de fois et sous
des formes si variees, qu'il nous est permis de dire que nous ne pouvons plus
croire a rien de ce que nous voyons tous les jours dans la vie ordinaire, s'il nous est
défendu de nous en rapporter a nos sens pour ce cas particulier. »

En 1900, ce méme savant adressait au Congres international officiel
de psychologie, réuni a Paris, un mémoire relatant de nombreuses
matérialisations de fantdmes, observées dans son propre laboratoire, a
New-York, en présence de plusieurs témoins, notamment des

101 e Spiritisme ou Fakirisme occidental, p. 340.



126 APRES LA MORT

préparateurs qui l'assistaient habituellement dans ses études de
biologiefl02

C'est surtout dans le monde des lettres et des arts que nous
rencontrerons en nombre partisans et défenseurs des phénomenes spirites
et des doctrines qui s'y rattachent. Citons, parmi les écrivains qui se sont
prononceés dans ce sens : Eugene Nus, l'auteur des Grands Mystéres et
de Choses de I'autre monde ; VVacquerie, qui exposa ses Vues sur ce point
dans les Miettes de [I'Histoire; Victor Hugo, Maurice Lachatre,
Théophile Gautier, Victorien Sardou, C. Fauvety, Ch. Lomon, Eugéne
Bonnemere, Alexandre Hepp, etc.

Presque toujours, c'est en dehors des académies que les expériences
spirites ont été tentées en France, et de la vient sans doute le peu
d'attention soutenue qu'on leur a prété. De 1850 a 1860, les tables
tournantes étaient en faveur ; I'engouement était général, et pas une féte,
pas une réunion intime ne se terminait sans quelques exercices de ce
genre. Mais, dans la foule de ceux qui prenaient part a ces réunions et se
divertissaient du phénomene, combien en est-il qui aient entrevu ses
conséquences au point de vue scientifique et moral, et lI'importance des
solutions qu'il apportait a I'humanité ? On se lassa de poser des questions
banales aux esprits. La mode des tables tournantes passa comme passent
toutes les modes, et, apres certain proces retentissant, le spiritisme tomba
en discredit.

Cependant, a défaut de savants officiels, la France possédait un
homme qui devait jouer un role considérable, universel, dans
I'avénement du spiritisme.

Allan Kardec, apres avoir étudié pendant dix ans par la méthode
positive, avec une raison eéclairée et une patience infatigable, les
expériences faites a Paris; apres avoir recueilli les attestations et les
renseignements qui lui parvinrent de tous les points du globe, coordonna
cet ensemble de faits, en déduisit les principes généraux et en composa
tout un corps de doctrine, contenu dans cing volumes, dont le succes fut
tel, que certains d'entre eux dépassent aujourd’hui leur trentieme édition.
Ce sont: le Livre des Esprits (partie philosophique), le Livre des

102 v/oir Compte rendu officiel du IV° Congrés international de psychologie, p. 675, reproduit in
extenso dans les Annales des Sciences psychiques, février 1901.



LE SPIRITISME EN FRANCE 127

Médiums (partie scientifique), I'Evangile selon le Spiritisme (partie
morale), le Ciel et I'Enfer selon le Spiritisme, la Genese.

Allan Kardec fonda la Revue spirite, qui devint l'organe, le trait
d'union des spirites du monde entier, et dans laquelle on peut suivre
I'évolution lente, progressive, de cette réveélation morale et scientifique.

L'oeuvre d'Allan Kardec est donc le résume des enseignements
communiqués aux hommes par les Esprits, dans un nombre considerable
de groupes repartis sur tous les points de la terre, durant une période de
vingt ans.

Ces communications n'ont rien de surnaturel, puisque les esprits sont
des étres semblables a nous, soumis comme nous aux lois de la nature et,
comme nous, revétus d'un corps, plus subtil, il est vrai, plus éthéré que le
corps charnel, et ne tombant sous nos sens que dans des conditions
déterminées.

Allan Kardec, comme écrivain, s'est montré d'une clarté parfaite et
d'une rigoureuse logique. Toutes ses déductions reposent sur des faits
acquis, attestés par des milliers de témoins. A son appel, la philosophie
descend des hauteurs abstraites ou elle trénait, se fait simple, populaire,
accessible a tous. Dépouillée de ses formes vieillies, mise a la portée des
plus humbles intelligences, elle apporte espérance, consolation et
lumiere a ceux qui cherchent et a ceux qui souffrent, en démontrant la
persistance de la vie au-dela du tombeau.

La doctrine d'Allan Kardec, née, on ne saurait trop le dire, de
I'observation méthodique, de I'expérience rigoureuse, ne peut devenir un
systeme définitif, immuable, en dehors et au-dessus des conquétes
futures de la science. Résultat combiné des connaissances de deux
mondes, de deux humanités se pénétrant I'une l'autre, mais qui sont
toutes deux imparfaites et toutes deux en marche vers la vérité et vers
I'inconnu, la doctrine des Esprits se transforme sans cesse par le travail
et le progres, et, quoique supérieure a tous les systémes, a toutes les
philosophies du passé, reste ouverte aux rectifications, aux
eclaircissements de l'avenir.

Depuis la mort d'A. Kardec, le spiritisme a accompli une évolution
considérable, en s'assimilant le fruit des travaux de quarante années. La
découverte de la matiéere radiante, des rayons cathodiques, les subtiles
analyses des savants anglais et américains sur les corps fluidiques, sur
les enveloppes périspritales ou formes revétues par les esprits dans leurs



128 APRES LA MORT

apparitions, tous ces progrés ont ouvert au spiritisme un horizon
nouveau. Il s'y est lancé sans crainte; il a, grace a ces études
minutieuses, penétré la nature intime du monde fluidique et peut lutter
désormais a armes égales contre ses adversaires sur ce terrain de la
science qui lui est devenu familier.

Les Congres spirites, réunis a Paris en 1889 et 1900, ont démontre
toute la vitalitt d'une doctrine que l'on croyait ensevelie sous les
sarcasmes et la raillerie. Des centaines de delégués, venus de tous les
points du monde, ont assisté aux séances; quatre-vingts revues et
journaux y étaient représentés. Des hommes de grand savoir et de haute
position, médecins, magistrats, professeurs, hommes d'église méme,
appartenant aux nations les plus diverses, Francais, Espagnols, Italiens,
Belges, Suisses, Russes, Allemands, Suédois, etc., ont pris part aux
débats.

Les membres des écoles représentées a ces congres: spirites,
théosophes, occultistes, swedenborgiens, dans une union parfaite, ont
affirme, a I'unanimité des voix, les deux principes suivants :

1° Persistance du Moi conscient aprés la mort ;

2° Rapport entre les vivants et les mortsf.03

Déja le Congres spirite de 1889, en reveillant l'attention publique,
avait stimulé I'esprit d'examen et provoque tout un ensemble d'études et
d'expériences scientifiques. Une Société de recherches psychiques fut
fondee, a Paris, par le professeur Charles Richet, de I'Académie de
médecine, et le colonel de Rochas, alors administrateur de I'Ecole
polytechnique. Son premier soin a été d'ouvrir une enquéte sur les
phénomenes d'apparition et sur tous les faits de psychologie
expérimentale observés en France. Une revue spéciale, les Annales des

103 e Congrés spirite et spiritualiste international de Paris, 1900, a affirmé, par un vote
unanime, sa croyance aux principes et faits suivants :
Existence de Dieu, Intelligence supréme, cause premiére de toutes choses. Pluralité des
mondes habités. Immortalité de I'ame ; succession de ses existences corporelles sur la terre et
sur d'autres globes de I'espace. Démonstration expérimentale de la survivance de I'ame
humaine par la communication médianimique avec les esprits. Conditions heureuses ou
malheureuses de la vie humaine, en raison des acquis antérieurs de I'ame, de ses mérites ou
de ses démeérites et des progrés qu'elle doit accomplir. Perfectionnement infini de I'étre.
Solidarité et fraternité universelles.



LE SPIRITISME EN FRANCE 129

Sciences psychiques, dirigée par le docteur Dariex et le professeur
Richet, rend compte de ses travaux et de ceux des sociétés étrangeres.

Des expériences, avec le concours du médium Eusapia Paladino, ont
eu lieu a I'lle Roubaud, chez M. Ch. Richet, en 1894 ; a I'Agnélas (Isére),
chez M. de Rochas, en 1895, et ont donné des résultats identiques a ceux
de Milan en 1892.

Le Congres international de psychologie expérimentale, tenu a
Londres en 1892, a montré quelles modifications profondes s'étaient
produites sur ce point, en peu d'années, dans les vues de la science.

M. Ch. Richet y a abordé franchement la question de la nouvelle
psychologie : phénomenes spirites, télépathie, double vue, etc. L'éminent
professeur se demande d'abord dans son exposelo4|. « Existe-t-elle, cette
psychologie occulte ? »

« Pour nous, répond-il, la question n'est pas douteuse ; elle existe, il n'est pas
possible que tant d'hommes distingués d'Angleterre, d’Amérique, de France,
d'Allemagne, d'ltalie, etc. se soient grossierement et lourdement trompés. Toutes
les objections qu'on leur a faites, ils les avaient pesées et discutées ; on ne leur a
rien appris, en leur opposant soit le hasard possible, soit la fraude ; et ils y avaient
bien songé, bien avant qu'on le leur ait reproche, de sorte que j'ai peine a croire
que tout leur travail ait été stérile et qu'ils aient médité, expérimenté, réfléchi sur
de déecevantes illusions. »

M. Ch. Richet a rappelé aux membres du Congres combien les
acadéemies se sont repenties maintes fois d'avoir nié, a priori, les plus
belles découvertes. Il les conjure de ne pas retomber aujourd'hui dans la
méme faute. Il démontre quels résultats puissants peuvent découler, soit
pour la science, soit pour la philosophie, de I'étude de la psychologie
nouvelle, basée sur les faits.

Dans un article du Figaro, du 9 octobre 1904, intitulé : « Par-dela la
science », M. Richet allait encore plus loin dans la voie des
affirmations :

« Le monde occulte existe, écrivait-il. Au risque d'étre regardé par mes
contemporains comme un insensé, je crois qu'il y a des fantdmes. »

Ces dernieres années, des travaux remarquables ont été publiés, en
France, sur le spiritisme et les questions connexes par le colonel de

104 Reproduit par les Annales des Sciences psychiques, décembre 1892.



130 APRES LA MORT

Rochas, le Dr Geley, le Dr Dupouy et par M. Maxwell, avocat géneral a
la cour d'appel de Paris.

Un Institut psychologique a été créé a Paris, sous la présidence de feu
le Dr Duclaux, auquel a succédé M. d'Arsonval, professeur au Collége
de France, pour l'étude de la télépathie, de la suggestion et des
phénomenes de la médiumnité. Des sociétés d'études psychiques se sont
fondees a Nancy, Marseille, Nice, Montpellier, Toulouse, etc.

Le mouvement psychique s'est étendu de proche en proche et a gagne
le pays tout entier. Il se fait sentir maintenant jusque dans les milieux les
plus élevés. Certains représentants de la haute science en comprennent
désormais toute I'importance.

M. Boutroux, professeur a la Faculté des lettres de Paris, membre de
I'Institut, écrivait récemment :

« Une étude large, compléte du psychisme n'offre pas seulement un intérét de
curiosité, méme scientifique, mais intéresse encore tres directement la vie et la
destinée des individus et de I'humanitéf05] »

Le Dr Duclaux, directeur de I'Institut Pasteur, dans une conférence
faite a I'Institut général psychologique, disait :

« Je ne sais si vous étes comme moi, mais ce monde peuplé d'influences que
nous subissons sans les connaitre, pénétré de ce quid divinum que nous devinons
sans en avoir le détail, eh bien! ce monde du psychisme est un monde plus

intéressant que celui dans lequel s'est jusqu'ici confinée notre pensée. Tachons de
I'ouvrir a nos recherches. Il y a la d'immenses découvertes a faire, dont profitera

I'humanit »

XXI. - LE PERISPRIT OU CORPS FLUIDIQUE.

Dans leur négation de l'existence de l'ame, les matérialistes ont
souvent argué de la difficulté de concevoir un étre privé de forme. Les
spiritualistes, eux-mémes, ne s'expliquaient pas comment I'@me,
immatérielle, impondérable, pouvait s'unir étroitement et commander au
corps matériel, de nature essentiellement différente. Ces difficultés ont
trouveé leur solution dans les expériences du spiritisme.

105 Reproduit par le Matin du 14 mars 1908.
106 Reproduit par le Matin du 14 mars 1908.



LE PERISPRIT OU CORPS FLUIDIQUE 131

Ainsi que nous l'avons dit précédemment, I'dme, pendant la vie
corporelle comme aprés la mort, est constamment revétue d'une
enveloppe fluidique, plus ou moins subtile ou éthéree, qu'Allan Kardec a
nommeée périsprit, ou corps spirituel. Le périsprit sert de lien entre le
corps et I'ame; il transmet a celle-ci les impressions des sens et
communique au corps les volontés de I'esprit. Au moment de la mort, il
se detache de la matiere tangible, abandonne le corps aux
décompositions de la tombe, mais, inséparable de I'ame, il demeure la
forme extérieure de sa personnalité.

Le périsprit est donc un organisme fluidique; c'est la forme
préexistante et survivante de I'étre humain, le substratum sur lequel se
modeéle I'enveloppe charnelle, comme un vétement invisible, formé d'une
matiere quintessenciée, qui pénetre tous les corps, quelque impénétrables
qu'ils nous paraissentfo7

La matiere grossiere, incessamment renouvelée par la circulation
vitale, n'est pas la partie stable et permanente de I'nomme. C'est le
périsprit qui assure le maintien de la structure humaine et des traits de la
physionomie, et cela a toutes les épogues de la vie, de la naissance a la
mort. Il joue ainsi le role d'un moule compressible et expansible, sur
lequel la matiére terrestre s'incorpore.

Ce corps fluidiqgue n'est cependant pas immuable ; il s'épure et
s'ennoblit avec I'ame ; il la suit a travers ses incarnations sans nombre,
monte avec elle les degrés de I'échelle hiérarchique, devient de plus en
plus diaphane et brillant, pour resplendir un jour de cette lumiére
éclatante dont parlent les Bibles antiques et les témoignages de I'histoire
touchant certaines apparitions.

Le peérisprit conserve tous les acquis de I'étre vivant. C'est dans le
cerveau de ce corps spiritualisé que les connaissances s'emmagasinent et
s'impriment en lignes phosphorescentes, et sur lui que se modele et se
forme le cerveau de I'enfant a la réincarnation. Ainsi, l'avoir intellectuel
et moral de I'esprit, loin de se perdre, se capitalise et s'accroit avec ses
existences. De la les aptitudes extraordinaires qu'apportent en naissant
certains étres précoces, particulierement doués.

107 Lexistence de cet état subtil de la matiére est démontrée scientifiquement par les
expériences de G. Le Bon, Curie, Becquerel, etc., sur la radioactivité des corps.



132 APRES LA MORT

L'élévation des sentiments, la pureté de la vie, les élans vers le bien et
I'idéal, les épreuves et les souffrances patiemment endurées, affinent de
plus en plus le périsprit, en étendent, en multiplient les vibrations.
Comme une action chimique, ils en consument les particules grossiéeres
et ne laissent subsister que les plus subtiles, les plus déliées.

Par un effet inverse, les appétits matériels, les passions basses et
vulgaires réagissent sur le périsprit, I'alourdissent, le rendent plus dense
et plus obscur. L'attraction des globes inférieurs, comme la terre,
s'exerce avec force sur ces organismes, qui conservent en partie les
besoins du corps et ne peuvent les satisfaire. Les incarnations des esprits
qui en sont dotés se succedent rapidement, jusqu'a ce que le progres par
la souffrance vienne atténuer leurs passions, les soustraire aux influences
terrestres et leur ouvrir I'acces de mondes meilleurs.

Une corrélation étroite relie les trois éléments constitutifs de I'étre.
Plus I'esprit est élevé, plus le peérisprit est subtil, léger, brillant, plus le
corps est exempt de passions, modéré dans ses appétits et ses désirs. La
noblesse et la dignité de I'ame rejaillissent sur le périsprit, qu'elles
rendent plus harmonieux de formes et plus éthére ; elles rejaillissent
jusque sur le corps méme ; la face alors s'eclaire du reflet d'une flamme
intérieure.

C'est par des fluides plus ou moins subtils que le périsprit
communique avec lI'ame et se relie au corps. Ces fluides, quoique
invisibles, sont des attaches puissantes qui I'enchainent a la matiére, de
la naissance a la mort, et méme, pour les sensuels, jusqu'a la dissolution
de l'organisme. L'agonie nous représente la somme d'efforts réalisés par
le périsprit pour se dégager de ses liens charnels.

Le fluide vital, dont le périsprit est la source, joue un role considérable
dans I'économie. Son existence, son mode d'action peuvent expliquer
bien des problémes pathologiques. A la fois agent de transmission des
sensations externes et des impressions intimes, il est comparable au fil
télégraphique, que parcourt un double courant.

L'existence du périsprit était connue des anciens. Sous les noms
d'ochéma et de ferouer, les philosophes grecs et orientaux désignaient
I'enveloppe de I'dme, «lucide, éthérée, aromale ». Selon les Persans,
lorsque I'heure de l'incarnation est venue, le férouer attire et condense
autour de lui les molécules matérielles nécessaires a la constitution du



LE PERISPRIT OU CORPS FLUIDIQUE 133

corps, puis il les restitue aux éléments par la mort, pour reprendre dans
d'autres milieux de nouvelles enveloppes charnelles.

Le christianisme porte également des traces de cette croyance. Saint
Paul, dans sa premiére Epitre aux corinthiens, s'exprime en ces termes :

« L'nomme est mis en terre comme un corps animal, et il ressuscitera comme un
corps spirituel. De méme qu'il y a un corps animal, il y a un corps spirituel. »

Quoique l'existence du périsprit ait été affirmeée a diverses époques,
c'est au spiritisme qu'il appartenait d'en déterminer la nature et le réle
exact. Grace aux expériences de Crookes et autres savants, nous savons
que le périsprit est I'instrument a l'aide duquel s'accomplissent tous les
phénomenes du magnétisme et du spiritisme. Ce corps spirituel est un
veritable réservoir de fluides, que I'ame met en action par la volonté.
C'est lui qui, dans le sommeil ordinaire comme dans le sommeil
provoqué, se dégage du corps matériel, se transporte a des distances
considérables et, dans I'obscurité des nuits comme a la clarté du jour,
Voit, observe, entend des choses que le corps ne saurait connaitre.

Le périsprit a ses sens, analogues a ceux du corps, mais d'une
puissance bien supérieure. Il voit par la lumiére spirituelle, différente de
la lumiere des astres, et que les sens matériels ne peuvent percevoir,
quoiqu'elle soit répandue dans tout I'univers.

La permanence du corps fluidique, apres comme avant la mort,
explique aussi le phénomene des apparitions ou matérialisations
d'esprits. Le périsprit, dans la vie libre de I'espace, possede virtuellement
toutes les forces qui constituent I'organisme humain, mais il ne les met
pas en action. Des que l'esprit se trouve dans les conditions voulues,
c'est-a-dire dés qu'il peut emprunter au médium la matiére fluidique et la
force vitale nécessaires, il se les assimile et revét peu a peu les
apparences de la matiére terrestre. Le courant vital circule en lui, et, sous
I'action du fluide emprunté, les molécules physiques se rangent d'apres
les lignes essentielles du périsprit ; le corps humain se reconstitue, et
I'organisme entre en fonction.

Les photographies et les moulages nous montrent que ce corps
reconstitué est identique a celui que I'esprit animait sur terre. Mais cette
vie ne peut étre que temporaire et fugitive, étant anormale, et les
eléments qui I'ont produite, apres une courte association, retournent a
leurs sources respectives.



XXII. - LES MEDIUMS.

Les facultés du peérisprit, ses moyens de perception et de dégagement,
si developpés qu'ils soient chez certains sujets, ne peuvent cependant
jamais s'exercer dans leur plénitude durant la période d'incarnation, c'est-
a-dire pendant la vie terrestre. Le périsprit est alors étroitement lié au
corps. Prisonnier dans cette enveloppe épaisse et obscure, il ne peut s'en
eloigner qu'a certains moments et dans des conditions particuliéres. Ses
ressources restent latentes ; de la vient la faiblesse de notre mémoire,
impuissante a remonter le cours de nos existences passees.

Rendue a la vie spirituelle, I'ame reprend la complete possession
d'elle-méme ; le périsprit recouvre la plénitude de ses perceptions. Ils
peuvent désormais agir de concert sur les fluides, impressionner les
organismes, les cerveaux humains. La est le secret des manifestations
spirites. Un magnétiseur exercera une action puissante sur son sujet,
provoquera son dégagement, suspendra en lui la vie mateérielle. De
méme, les esprits ou ames désincarnees peuvent, par la volonté, diriger
des courants magnétiques sur certains étres humains, influencer leurs
organes et, par leur intermédiaire, communiquer avec les habitants de la
terre. Ces étres, spécialement propres, par la délicatesse et la sensibilité
de leur systéme nerveux, a la manifestation des esprits, portent le nom de
mediums. Leurs aptitudes sont multiples et variées.

Les meédiums sont les sensitifs, les clairvoyants, ceux dont la vue perce
le brouillard opaque qui nous cache les mondes éthérés, et qui, par une
eéclaircie, parviennent a entrevoir quelque chose de la vie céleste. Il en
est méme qui ont la faculté de voir les esprits, d'entendre d'eux la
révélation des lois supérieures.

Nous sommes tous médiums, il est vrai, mais a des degrés bien
différents. Beaucoup le sont et l'ignorent. 1l n'est pas d'hommes sur qui
n'agisse l'influence, bonne ou mauvaise, des esprits. Nous vivons au
milieu d'une foule invisible qui assiste, silencieuse, attentive, aux détails
de notre existence, participe par la pensée a nos travaux, a nos joies, a
nos peines. Dans cette foule ont pris rang la plupart de ceux que nous
avons rencontrés sur terre et dont nous suivimes jusqu'au champ funébre
le pauvre vétement usé. Parents, amis, indifférents, ennemis, tous
subsistent et sont ramenés par l'attraction des habitudes et des souvenirs
vers les lieux et vers les hommes qu'ils ont connus. Ces étres invisibles



LES MEDIUMS 135

nous influencent, nous observent, nous inspirent a notre insu, et, dans
certains cas méme, nous obsedent, nous poursuivent de leur haine et de
leur vengeance.

Tous les écrivains connaissent les heures d'inspiration, ou leur pensée
s'illumine de clartés inattendues, ou les idées coulent comme un torrent
sous leur plume. Qui de nous, aux moments de tristesse, d'accablement,
de désespoir, ne s'est senti parfois ranime, réconforté par une action
intime et mystérieuse ? Et les inventeurs, les pionniers du progres, tous
ceux qui luttent pour agrandir le domaine et la puissance de I'humanite,
tous ceux-la n'ont-ils pas bénéficié du secours invisible que nos ainés
savent leur apporter aux heures décisives? Ecrivains subitement
inspirés, inventeurs soudainement éclairés, sont autant de médiums
intuitifs et inconscients.

Chez d'autres, la faculté de communiquer avec les esprits revét une
forme plus nette, plus accentuée. Les uns sentent leur main entrainée par
une force étrangére et couvrent le papier de conseils, d'avis,
d'enseignements variés. Les autres, riches en fluide vital, voient les
tables s'agiter sous leurs doigts et obtiennent, au moyen de coups frappés
par ces meubles, des communications plus lentes, mais plus précises et
plus propres a convaincre les incrédules.

Certains, plongés par l'influence des esprits dans le sommeil
magnétique, abandonnent la direction de leurs organes a ces hotes
invisibles, qui en usent pour converser avec les incarnés comme au
temps de leur vie corporelle. Rien de plus étrange et de plus saisissant
que de voir défiler successivement, dans I'enveloppe fréle et délicate
d'une dame, voire d'une jeune fille, les personnalités les plus diverses,
I'esprit d'un défunt quelconque, d'un prétre, d'un artisan, d'une servante,
se révélant par les attitudes caractéristiques, par le langage qui leur était
familier pendant leur existence ici-basfl08

Souvent des esprits connus et aimés des assistants viennent affirmer
leur présence et leur immortalité, prodiguer a ceux qu'ils ont laissés
aprés eux sur le chemin ardu de la vie les exhortations et les
encouragements, montrer a tous le but supréme. Qui peindra les
effusions, les transports, les larmes de ceux qu'un pére, une mere, une

108 \/oir Dans I'Invisible : Spiritisme et Médiumnité, 2° partie.



136 APRES LA MORT

femme aimée, viennent, du sein des espaces, consoler, reconforter de
leur affection et de leurs conseils ?

Certains mediums facilitent parleur présence le phénomene des
apparitions, ou plutdét, selon wune expression consacrée, des
matérialisations d'esprits. Ceux-ci empruntent aux perisprits de ces
médiums une suffisante quantité de fluide, se lI'assimilant par la volontg,
condensent leur propre enveloppe jusqu'a la rendre visible et quelquefois
tangible.

Quelques médiums servent aussi d'intermeédiaires aux esprits pour
transmettre aux malades et aux infirmes des effluves magnétiques qui
soulagent et parfois guérissent ces malheureux. C'est la une des formes
les plus belles et les plus utiles de la médiumnité.

Beaucoup de sensations inexpliquées proviennent de l'action occulte
des esprits. Par exemple, les pressentiments, qui nous avertissent d'un
malheur, de la perte d'un étre aime, sont causés par les courants
fluidiques que les désincarnés projettent vers ceux qui leur sont chers.
L'organisme ressent ces effluves, mais rarement la pensée de I'hnomme
cherche a les analyser. 1l y a pourtant dans I'étude et dans la pratique des
facultés médianimiques une source d'enseignements élevés.

Cependant, on verrait a tort en elles des privileges ou des faveurs.
Chacun de nous, nous l'avons dit, porte en lui les rudiments d'une
médiumnité gu'on peut développer en l'exercant. La volonté, en cela
comme en tant de choses, joue un rdle considerable. Les aptitudes de
certains médiums célébres s'expliquent par la nature particulierement
souple de leur organisme fluidique, qui se préte admirablement a I'action
des esprits.

Presque tous les grands missionnaires, les réformateurs, les fondateurs
de religion étaient de puissants médiums, en communion constante avec
les invisibles, dont ils recevaient les inspirations fécondes. Leur vie
entiere est un témoignage de I'existence du monde des Esprits et de ses
rapports avec I'humanité terrestre.

Ainsi s'expliquent - la part des exagérations et des légendes étant faite
- nombre de faits historiques qualifiés de surnaturels et de merveilleux.
L'existence du périsprit et des lois de la mediumnité nous indique a l'aide
de quels moyens s'exerce, a travers les ages, l'action des esprits sur les
hommes. L'Egérie de Numa, les songes de Scipion, les génies familiers
de Socrate, du Tasse, de Jerome Cardan, les voix de Jeanne d'Arc, les



LES MEDIUMS 137

inspirés des Cévennes, la voyante de Prévorst, mille autres faits
analogues, considérés a la lumiere du spiritualisme moderne, perdent
désormais, aux yeux du penseur, tout caractere naturel ou mystérieux.

Par ces faits cependant se révele la grande loi de solidarité qui unit
I'numanité terrestre aux humanités de I'espace. Délivreés des liens de la
chair, les Esprits supérieurs peuvent soulever le rideau épais qui leur
cachait les grandes verités. Les lois éternelles leur apparaissent dégagées
des ombres dont les sophismes et les misérables intéréts personnels les
enveloppent ici-bas. Animés d'un ardent désir de cooperer encore an
mouvement ascensionnel des étres, ils redescendent vers nous et se
mettent en rapport avec ceux des humains que leur constitution sensitive
et nerveuse rend aptes a remplir le role de médiums. Par leurs
enseignements et leurs salutaires avis, ils travaillent, a l'aide de ces
intermédiaires, au progres moral des sociétés terrestres.

Il convient de remarquer toutefois que, d'une fagon générale, les
médiums ne comprennent pas assez, de nos jours, la nécessité d'une vie
pure et exemplaire pour entrer en rapports avec les hautes personnalités
de l'espace. Dans l'antiquité, les sujets - des femmes de préférence -
étaient choisis des l'enfance, élevés avec soin dans les temples et les
enceintes sacrees, loin de tout contact impur, entourés de tout ce qui
pouvait développer en eux le sens du beau. Telles étaient les vestales
romaines, les sibylles grecques, les druidesses de I'Tle de Sein. C'est par
leur intermédiaire que I'on consultait les dieux ou Esprits supérieurs, et
les réponses étaient presque toujours precises.

Jeanne d'Arc fut aussi un médium de cet ordre, recevant directement
les inspirations célestes. Aujourdhui, ces conditions de pureté et
d'élevation de pensée sont plus difficiles a réaliser. Beaucoup de
médiums subissent des influences matérielles, grossieres méme, et sont
portes a utiliser leurs facultés dans un but vulgaire. De la, le caractére
inférieur de certaines manifestations, le manque de protection efficace,
I'intervention des esprits arriérés.

XXIII. - L'EVOLUTION ANIMIQUE ET PERISPRITALE.

Les rapports séculaires des hommes et des esprits, confirmés,
expliqués par les expériences récentes du spiritisme, démontrent la
survivance de I'étre sous une forme fluidique plus parfaite.



138 APRES LA MORT

Cette forme indestructible, compagne et servante de I'ame, témoin de
ses luttes et de ses souffrances, participe, comme nous l'avons vu, a ses
pérégrinations, s'éleve et se purifie avec elle. Forme dans les régions
inférieures, I'étre périsprital gravit lentement I'échelle des existences. Ce
n'est d'abord qu'un étre rudimentaire, une ébauche incompléte. Parvenu a
I'numanité, il commence a refléter des sentiments plus relevés ; I'esprit
rayonne avec plus de puissance, et le périsprit s'éclaire de nouvelles
lueurs. De vies en vies, a mesure que les facultés s'étendent, que les
aspirations s'épurent, que le champ des connaissances s‘agrandit, il
s'enrichit de sens nouveaux. Chaque fois qu'une incarnation s'achéve,
comme un papillon s'élance de sa chrysalide, le corps spirituel se dégage
de ses haillons de chair. L'ame se retrouve, entiere et libre, et, en
considérant le manteau fluidique qui la recouvre, dans son aspect
splendide ou misérable, elle constate son propre état d'avancement.

Ainsi que le chéne garde en lui la marque de ses développements
annuels, ainsi le périsprit conserve, sous ses apparences presentes, les
vestiges des vies antérieures, des états successivement parcourus. Ces
vestiges reposent en nous, souvent oubliés; mais, dés que l'ame en
evoque, en réveille le souvenir, ils reparaissent comme autant de
témoins, jalonnent la route longuement et péniblement parcourue.

Les esprits arriérés ont d'epaisses enveloppes, imprégnées de fluides
matériels. Ils ressentent encore apres la mort les impressions et les
besoins de la vie terrestre. La faim, le froid, la douleur subsistent pour
les plus grossiers d'entre eux. Leur organisme fluidique, obscurci par les
passions, ne peut vibrer que faiblement, et leurs perceptions en sont
d'autant plus restreintes. lls ne savent rien de la vie de I'espace. Tout est
ténebres en eux et autour d'eux.

L'ame pure, détachee des attractions bestiales, transforme son périsprit
et le rend semblable a elle. Plus ce perisprit est subtil, plus il vibre avec
force, plus ses perceptions et ses sensations s'étendent. Il participe a des
modes d'existence dont nous pouvons a peine avoir l'idée. Il s'enivre des
jouissances de la vie supérieure, des magnifiques harmonies de l'infini.
Telle est la tache de I'esprit humain et telle est sa récompense : par ses
longs travaux, se faconner de nouveaux sens, d'une délicatesse et d'une
puissance sans bornes ; dompter les passions brutales, faire de I'épaisse
enveloppe primitive une forme diaphane, resplendissante de lumiere.
Voila I'oeuvre assignee a tous, et que tous doivent poursuivre a travers



L'EVOLUTION ANIMIQUE 139

des étapes innombrables, sur la route merveilleuse que les mondes
déroulent sous leurs pas.

XXIV. - CONSEQUENCES PHILOSOPHIQUES ET
MORALES.

Les faits spirites sont gros de conséquences philosophiques et morales.
lls apportent la solution, aussi claire que complete, des plus grands
problémes qui aient été agités a travers les siecles par les sages et les
penseurs de tous pays: le probleme de notre nature intime, Ssi
mystérieuse, si peu connue, et le probleme de nos destinées. La
survivance et I'immortalité, jusqu'ici simples espérances, pures intuitions
de I'ame, aspirations vers un état meilleur ou concept de la raison, sont
désormais prouveées, ainsi que la communion des vivants et des morts,
qui en est la conséquence logique. Le doute n'est plus possible. L'homme
est immortel. La mort n'est qu'un changement d'état.

De ce fait et de I'enseignement des Esprits, se dégage, en outre, la
certitude de la pluralité de nos existences terrestres. L'évolution de I'étre
a travers ses vies renaissantes, édifiant lui-méme son avenir, se
construisant chaque jour par ses actes, tant au sein de la vie inférieure
que dans I'épanouissement des humanités heureuses, I'identité d'origine
et de fins pour tous, le perfectionnement graduel, fruit des travaux
accomplis, des épreuves subies, tout cela nous montre les principes
éternels de justice, d'ordre, de progres régnant sur les mondes, réglant la
destinée des ames, selon des lois sages, profondes, universelles.

Le spiritisme est donc a la fois une philosophie morale et une science
positive. Il peut satisfaire tout ensemble le coeur et la raison. Il se
manifeste dans le monde a I'heure précise ou les conceptions religieuses
du passé oscillent sur leurs bases, ou I'humanité, ayant perdu la foi naive
des anciens jours, rongée par le scepticisme, erre dans le vide et cherche
sa voie a tatons. L'avenement du spiritisme est, qu'on ne s'y trompe pas,
un des plus grands événements de I'histoire du monde.

Il y a dix-neuf siecles, sur les ruines du paganisme agonisant, au sein
d'une société corrompue, le Christianisme, par la voix des plus humbles
et des plus méprisés, apportait, avec une morale et une foi nouvelles, la
révélation de deux principes jusque-la ignorés des foules : la charité et la
fraternité humaine. De méme aujourd'hui, en face de doctrines affaiblies,



140 APRES LA MORT

pétrifiées par l'intérét matériel, impuissantes a éclairer I'esprit humain,
une philosophie rationnelle se dresse, portant en elle le germe d'une
transformation sociale, un moyen de régénérer I'humanité, en la
débarrassant des éléments de décomposition qui la stérilisent et la
souillent.

Elle vient offrir une base solide a la foi, une sanction a la morale, un
stimulant a la vertu. Elle fait du progres le but méme de la vie et la loi
superieure de l'univers. Elle met fin au regne de la grace, de l'arbitraire et
de la superstition, en montrant dans I'élévation des étres le résultat de
leurs propres efforts. En enseignant qu'une égalité absolue et une
solidarité étroite relient les hommes a travers leurs vies collectives, elle
porte un coup vigoureux a l'orgueil et a I'égoisme, ces deux monstres que
rien jusqu'ici n'avait pu dompter ou réduire.

XXV. - LE SPIRITISME ET LA SCIENCE.

Les phénoménes du spiritisme, si importants par leurs résultats
scientifiques et leurs conséquences morales, n'‘ont cependant pas éte
accueillis avec tout l'intérét qu'ils meéritaient. Ainsi que nous le
constations plus haut, I'hnomme, si souvent trompé, est devenu sceptique
et défiant. Cependant, cet accueil peut paraitre étrange de la part de
savants dont la mission consiste a étudier tous les phénomeénes, a en
rechercher les causes et les lois. Il ne surprendra pas ceux qui
connaissent la nature humaine et se souviennent des lecons de I'histoire.

Le nouveau effraye, car il renverse de chéres théories, de vieux
systemes édifiés a grand'peine ; il bouleverse des situations acquises et
vient troubler bien des quiétudes, en nécessitant des recherches et des
observations dont on n'a plus le godit.

Les savants sont hommes et, comme tous les hommes, ont leurs
faiblesses et leurs préjugés. Il faut un véritable héroisme pour accueillir
avec impartialité des faits qui viennent infliger un démenti aux travaux
de toute une existence, ébranler une célébrité laborieusement conquise.

Comme toutes les grandes découvertes, le spiritisme devait recevoir le
baptéme des humiliations et de I'épreuve. Presque toutes les idées
nouvelles, particulierement les plus fécondes, ont été raillées, conspuées
a leur apparition, rejetées comme utopies. On a longtemps qualifié de
mensonges et de chimeéres les inventions de la vapeur et de I'électricite,



LE SPIRITISME ET LA SCIENCE 141

voire I'établissement des chemins de fer. L'Académie de médecine
repoussait d'abord la théorie de la circulation du sang, d'Harvey, comme
elle repoussait plus tard le magnétisme. Et tandis que I'Academie de
Paris déclarait que ce dernier n'existait pas, on a vu I'Académie de
Vienne en proscrire l'usage comme dangereux. De quel persiflage les
savants n'ont-ils pas salue, a une époque récente, les découvertes de
Boucher de Perthes, le créateur de I'anthropologie préhistorique, science
accreditée aujourd'hui et qui jette de si vives lueurs sur l'origine des
sociétés humaines ?

Tous ceux qui ont voulu affranchir I'humanité de son ignorance, lui
révéler le secret des forces naturelles ou des lois morales, tous ceux-la
ont vu se dresser devant eux un calvaire et ont été abreuves de fiel et
d'outrages. Galilee a été emprisonné, Giordano Bruno brdlé, Watt,
Fulton, Papin bafoués, Salomon de Caus enfermeé parmi des fous.
Aujourd’hui, on n'emprisonne et on ne brdle plus pour crime d'opinion ;
mais le sarcasme et la raillerie sont encore des formes de I'oppression. Il
a fallu une vitalité inouie a certaines idées pour se faire jour, malgré la
coalition des corps sacerdotaux et savants. Mais les idées, comme les
hommes, grandissent dans la douleur. Tot ou tard, la vérité triomphe des
infaillibilités conjureées.

Apres avoir évoqué ces penibles souvenirs et considéré les
tatonnements successifs de la pensée, en nous rappelant lI'accueil fait
dans le passe a des idées, a des découvertes qui ont centuplé la puissance
de I'homme, assuré son triomphe sur la nature aveugle ; aprés avoir
retracé les réactions de l'esprit de routine se dressant contre les
novateurs, ne sommes-nous pas fondés, a demander aux détracteurs du
spiritisme un peu de réflexion avant de condamner sans examen, nous ne
dirons pas des idées, des spéculations gratuites de I'esprit, mais des faits
d'observation et d'expérience ?

Chaque pas rappelle a I'hnomme son peu de savoir. Nos conquétes
scientifiques ne sont que des apergus provisoires, supérieurs a la science
de nos péres, mais que remplaceront des découvertes et des
connaissances nouvelles. Le temps présent n'est qu'une étape dans le
grand voyage de I'humanité, un point dans I'histoire des générations.
L'utopie de la veille devient la réalité du lendemain. On peut se glorifier
d'avoir contribué a augmenter le bagage intellectuel du passé ; on ne doit
jamais dire : Ce que j'ignore restera toujours caché. - Comparons le



142 APRES LA MORT

modeste domaine de la science a l'infini des choses, aux champs sans
bornes de I'inconnu qui nous reste a explorer. Cette comparaison nous
apprendra a mettre plus de circonspection dans nos jugements.

XXVI. - DANGERS DU SPIRITISME.

Parmi les expérimentateurs du spiritisme, certains voulant, dans un but
de contréle, fixer eux-mémes les conditions de production des
phénomeénes, accumuler les obstacles et les exigences, n‘ont obtenu
aucun résultat satisfaisant, et, des lors, sont devenus hostiles.

Nous devons rappeler que les messages des esprits ne sauraient étre
assimilés aux expeériences de physique et de chimie. Encore celles-ci
sont-elles soumises a des regles fixes, en dehors desquelles tout résultat
est impossible.

Dans les manifestations spirites, on se trouve en présence, non plus de
forces aveugles, mais d'étres intelligents, doués de volonté et de liberte,
qui, parfois, lisent en nous, discernent nos intentions malveillantes et,
s'ils sont d'un ordre éleve, se soucient peu de se préter a nos fantaisies.

L'étude du monde invisible exige beaucoup de sagesse et de
persévérance. Ce n'est qu'apres des années de réflexion et d'observation
que I'on acquiert la science de la vie, que I'on apprend a connaitre les
hommes, a juger leur caractere, a se garer des embiches dont le monde
est semé. Plus difficile encore a acquérir est la connaissance de
I'numanité invisible qui nous entoure et plane au-dessus de nous. L'esprit
désincarné se retrouve au-dela de la mort tel gqu'il s'est fait lui-méme
pendant son séjour ici-bas. Il n'est ni meilleur ni pire. Pour dompter une
passion, corriger un défaut, atténuer un vice, il faut parfois plus d'une
existence.

Il en résulte que, dans la foule des esprits, les caractéres serieux et
réfléchis sont, comme sur la terre, en minorité ; les esprits légers, pris de
choses pueriles et vaines, forment de nombreuses légions. Le monde
invisible est donc, sur une plus vaste échelle, la reproduction, la
doublure du monde terrestre. La, comme ici, la vérité et la science ne
sont pas le partage de tous. La supériorite intellectuelle et morale ne
s'obtient que par un travail lent et continu, par I'accumulation de progres
réalisés au cours d'une longue série de siécles.

Nous savons cependant que ce monde occulte réagit constamment sur
le monde corporel. Les morts influencent les vivants, les guident, les



DANGERS DU SPIRITISME 143

inspirent a leur insu. Les esprits s'attirent en raison de leurs affinites.
Ceux qui ont dépouillé le vétement de chair assistent ceux qui en sont
encore revétus. lls les stimulent dans la voie du bien, mais souvent aussi
les poussent dans celle du mal.

Les esprits supérieurs ne se manifestent que dans les cas ou leur
présence peut étre utile et faciliter notre amélioration. Ils fuient les
réunions bruyantes et ne s'adressent qu'aux hommes animes d'intentions
pures. Nos régions obscures leur conviennent peu. Dés qu'ils le peuvent,
ils retournent vers des milieux moins chargés de fluides grossiers, mais
ne cessent, malgré la distance, de veiller sur leurs protéges.

Les esprits inférieurs, incapables d'aspirations élevées, se complaisent
dans notre atmosphére. lls se mélent a notre vie et, uniquement
préoccupes de ce qui captivait leur pensee durant I'existence corporelle,
ils participent aux plaisirs ou aux travaux des hommes auxquels ils se
sentent unis par des analogies de caractere ou d'habitudes. Parfois méme,
ils dominent et subjuguent les personnes faibles qui ne savent pas
résister a leur influence. Dans certains cas, leur empire devient tel, qu'ils
peuvent pousser leurs victimes jusqu'au crime et a la folie. Ces cas
d'obsession et de possession sont plus communs qu'on ne pense. C'est a
eux qu'il faut demander l'explication de nombreux faits relatés par
I'histoire.

Il y aurait danger a se livrer sans reserve a l'expérimentation spirite.
L'homme au coeur droit, a la raison éclairée et sdre, peut y recueillir des
consolations ineffables et de précieux enseignements. Mais celui qui ne
rechercherait dans ces faits qu'un intérét materiel ou un amusement
frivole, celui-la deviendrait fatalement I'objet de mystifications sans
nombre, le jouet d'esprits perfides qui, en flattant ses penchants, en le
séduisant par de brillantes promesses, capteraient sa confiance, pour
I'accabler ensuite de railleries et de déceptions.

Une grande prudence est donc nécessaire pour entrer en
communication avec le monde invisible. Le bien et le mal, la vérité et
I'erreur s'y mélent, et, pour distinguer I'un de l'autre, il faut en passer
toutes les révélations, tous les enseignements, au crible d'un jugement
sévere. On ne doit s'aventurer sur ce terrain que pas a pas. Pour chasser
les mauvaises influences, pour éloigner la horde des esprits légers ou
malfaisants, il suffit de rester maitre de soi, de ne jamais abdiquer le
droit de contrdle et d'examen, de chercher par-dessus tout les moyens de



144 APRES LA MORT

se perfectionner dans la connaissance des lois supérieures et dans la
pratique des vertus. Celui dont la vie est droite, et qui recherche la vérité
avec un coeur sincere, n'a aucun danger a redouter. Les Esprits de
lumiere lisent en lui, voient ses intentions et l'assistent. Les esprits
fourbes et menteurs s'éloignent du juste, comme une troupe de partisans
devant une citadelle bien défendue. Les obsesseurs s'attaquent de
préférence aux hommes légers qui négligent les questions morales, pour
rechercher en tout leur plaisir ou leur intérét.

Presque toujours, des liens dont l'origine remonte aux existences
antérieures unissent les obsédés a leurs persécuteurs invisibles. La mort
n'efface pas nos fautes et ne nous délivre pas de nos ennemis. Nos
iniquités retombent sur nous a travers les siecles, et ceux qui en ont
souffert nous poursuivent de leur vengeance et de leur haine par-dela la
tombe. Ainsi le permet la justice souveraine. Tout se rachéte et s'expie.
Ce qui, dans les cas d'obsession et de possession, nous parait anormal,
inique, n'est souvent que la conséquence des spoliations et des infamies
accomplies dans I'obscur passé.

XXVII. - CHARLATANISME ET VENALITE.

La perfidie des esprits malveillants n'est pas le seul écueil que le
spiritisme rencontre sur sa route ; d'autres dangers le menacent, et ceux-
la viennent des hommes. Le charlatanisme et la vénalité, plus
redoutables que I'nostilité la plus acharnée, peuvent envahir et ruiner les
nouvelles doctrines, comme ils ont envahi et ruiné la plupart des
croyances qui se sont succédé en ce monde. Produits spontanés et
morbides d'un milieu corrompu, ils se développent et se répandent a peu
prés partout. L'ignorance du grand nombre favorise et alimente cette
source d'abus. Déja nombre de faux médiums, d'exploiteurs de tous
degrés ont cherché dans le spiritisme un moyen de battre monnaie. Le
magnétisme, nous l'avons vu, n'est pas plus a I'abri de ces industriels, et,
sans doute, faut-il voir la une des causes qui éloignerent longtemps les
savants de I'étude des phénomenes.

Cependant, on doit comprendre que l'existence de produits falsifiés ne
donne pas le droit de nier celle des produits naturels. De ce que les
bateleurs s'intitulent physiciens, en conclut-on que les sciences
physiques sont indignes d'attention et d'examen ? La supercherie et le



CHARLATANISME ET VENALITE 145

mensonge sont des consequences inévitables de l'infériorité des sociétées
humaines. Toujours a I'aff(t des occasions de s'enrichir aux dépens de la
credulité, ils se glissent partout, salissent les meilleures causes,
compromettent les principes les plus sacrés.

Tout aussi a craindre est cette tendance de quelques-uns a faire
commerce de mediumnité, a se créer une situation matérielle a l'aide de
facultés réelles, mais d'un caractere variable. La production des
phénomenes étant due a I'action libre des esprits, on ne saurait compter
sur une intervention permanente et réguliere de leur part. Des esprits
éleves ne sauraient non plus se préter a des vues intéressees, et le moins
qu'on puisse redouter en pareil cas, c'est de tomber sous l'influence
d'esprits frivoles et moqueurs. Une fatale tendance poussera le médium
rétribué, en I'absence de phénomenes réels, a en simuler.

Introduire la question d'argent dans cet ordre d'idées, c'est en
amoindrir la valeur morale. L'amour de I'or corrompt les enseignements
les plus sublimes, et le catholicisme a perdu son autorité sur bien des
ames depuis que les disciples de I'Evangile sont devenus les disciples de
Plutus. Si le spiritisme devenait mercantile, si les consolations qu'il
procure n'étaient plus qu'un objet d'exploitation, son influence en serait
trés affaiblie, et le progrés qu'il apporte a I'hnumanité, au lieu d'étre rapide
et général, ne pourrait plus étre que fort lent et tout individuel.

L'ignorance n'est pas un moindre fléau. Beaucoup de ceux qui
recherchent et obtiennent des manifestations, dépourvus de notions
exactes, peu éclairés sur les questions de fluides, de périsprit, de
médiumnité, confondent et dénaturent toutes choses par leurs fausses
interprétations ; ils jettent, par suite, un véritable discrédit sur ces études,
en faisant croire aux incrédules gqu'il n'y a la qu'illusions et chimeres.
Mais l'ignorance est difficile a vaincre. Les erreurs et les abus qu'elle
engendre ont souvent plus d'empire que la verite et la raison. Il n'est pas
un principe, pas une doctrine qui n'aient été dénaturés, pas une vérité qui
n‘ait été falsifiée, obscurcie a plaisir.

Malgreé les préjugés et I'ignorance, malgré les hostilités conjurées, le
spiritisme, né d'hier, a déja fait des pas de geéant. Il y a cinquante ans, il
balbutiait a peine ses premiéres paroles, et voila gu'il s'est fait entendre
sur tous les points du globe ; ses adeptes se comptent aujourd'hui par
millions ; parmi eux, on rencontre plusieurs des maitres incontestes de la



146 APRES LA MORT

science. De tels progres dénotent une vitalité sans exemple, et, devant les
faits accomplis, l'indifférence n'est plus de mise.

Il est vrai que, si I'on examine de prés la situation du spiritisme, on
remarquera dans son sein non seulement le germe des abus que nous
signalions plus haut, mais aussi des causes de divisions, des rivalités
d'opinions et de groupes. Au lieu de l'union et de I'harmonie, on y
rencontrera trop souvent antagonisme et luttes intestines. Christ disait, il
y a dix-neuf siécles: «Je ne suis pas venu apporter la paix, mais la
division. » Il en a toujours été de méme ici-bas. Au contact des faiblesses
humaines, tout devient une source de différends et de conflits.

On peut déplorer cet état de choses, mais on se consolera en songeant
qu'en dépit des controverses et des rivalités, I'idée mére se développe et
poursuit sa marche. Les hommes, instruments d'un jour, passent ; leurs
passions, leurs intéréts, toutes ces choses fugitives et vaines,
disparaissent avec eux; mais la vérité, étincelle divine qu'ils ont
recueillie, se change en foyer, grandit, monte sans cesse et, devenue astre
eblouissant, inondera un jour de ses feux cette humanité hésitante et
attardee.

XXVIII. - UTILITE DES ETUDES PSYCHOLOGIQUES.

Le caractere essentiellement rationnel que le spiritisme a revétu rend
puériles les accusations d'empirisme et de surnaturalisme dont il est
souvent gratifie.

On ne saurait trop insister sur ce point. La réalité des manifestations
spirites repose, nous l'avons vu, sur les témoignages indéniables
d’hommes d'une compétence reconnue. Leur explication n'est venue
qu'apres de patientes études. Les effets diment constatés, il a bien fallu
en rechercher la cause, et si I'on a affirmé l'avoir trouvée dans
I'intervention des esprits, c'est que la nature des phénomenes n'a pas
permis d'en donner une autre explication plausible. Il ne s'ensuit pas que
ces phénomenes soient classes par la dans le domaine du surnaturel ; rien
ne serait plus contraire au bon sens. Le surnaturel n'existe pas et ne
saurait exister. Tout dans l'univers est réglé par des lois.

Démontrer l'existence d'un phénomene, c'est le ranger dans l'ordre
permanent des choses, c'est le soumettre a la loi naturelle. Au sein de cet
univers ou tout, étres et choses, s'enchaine et se lie dans une étroite



UTILITE DES ETUDES PSYCHOLOGIQUES 147

solidarité, dans une profonde et sublime harmonie, il n'y a de place ni
pour le surnaturel, ni pour le miracle. Des lois aussi rigoureuses, aussi
inflexibles que celles qui gouvernent la matiere, régissent le monde
invisible. Pour en connaitre le fonctionnement admirable, il n'est qu'un
moyen : etudier.

Rien de plus fécond, d'ailleurs, que cette étude du monde des esprits,
malgreé les difficultés qu'elle présente. Elle ouvre a la pensée mille voies
inexplorées ; elle nous apprend a nous connaitre nous-mémes, a pénétrer
dans les replis les plus intimes de notre étre, a analyser nos sensations, a
mesurer nos facultés et, par suite, a en mieux régler I'exercice. C'est la
par excellence la science de la vie, de la vie de I'dme, non seulement
dans son état terrestre, mais dans ses transformations successives a
travers le temps et I'espace.

Le spiritualisme expérimental peut devenir un moyen de conciliation,
un trait d'union entre ces deux systemes ennemis: spiritualisme
métaphysique et matérialisme, qui se combattent et se déchirent sans
résultat depuis tant de siecles. Il adopte les principes du premier, fait sur
eux la lumiere et leur procure une base de certitude; il donne
satisfaction au second, en procédant d'apres les méthodes scientifiques,
en montrant dans le périsprit, corps fluidique semi-matériel, la cause de
nombreux phénomenes physiques et biologiques. Il fait plus : il apporte
a la science la synthese philosophique et la conception morale dont
celle-ci était dépourvue, et sans lesquelles elle restait sans action sur la
vie sociale.

La science, ou plutot les sciences, s'appliquent surtout a I'étude
partielle et fragmentaire de la nature. Les progrés de la physique, de la
chimie, de la zoologie sont immenses ; les travaux realisés, dignes
d'admiration ; mais ces travaux manquent de lien, de cohésion, d'unite.
Ne connaissant qu'un coté de la vie, le c6té extérieur, le plus grossier, et
voulant sur ces insuffisantes données régler le jeu des lois universelles,
la science actuelle, séche et froide classification des faits matériels,
aboutit a une théorie purement mécanique du monde, inconciliable avec
I'idée de justice, puisque, dans ses conséquences logiques, elle arrive a
cette conclusion que, dans la nature, la force régne en souveraine.

C'est pourquoi la science est restée impuissante a exercer une
influence salutaire et moralisatrice. Privée, jusqu'ici, de toute vue
d'ensemble, de ses travaux accumulés, elle n‘avait pu faire jaillir cette



148 APRES LA MORT

conception superieure de la vie qui doit fixer les destinées de I'nomme,
tracer ses devoirs, lui fournir un principe d'amélioration individuelle et
sociale.

Or, cette conception nouvelle, qui coordonne les connaissances
particuliéres, en solidarise les éléments éepars, et cette loi morale
indispensable a la vie et au progres des sociétes, le spiritisme les apporte
a la science avec la synthese philosophique qui doit centupler sa
puissance.

Le rble du spiritisme est grand et ses conséquences morales sont
incalculables. 1l est seulement d'hier; et cependant quels trésors de
consolation et d'espérance n'a-t-il pas déja répandus sur le monde ! Que
de coeurs attristés, refroidis, n'a-t-il pas réchauffés, réconfortés ! Que de
désespérés arrétés sur la pente du suicide! Son enseignement, bien
compris, peut calmer les afflictions les plus vives, donner a tous la force
d'ame, le courage dans l'adversité.

Le spiritisme est donc, en méme temps qu'une puissante synthese des
lois physiques et morales de l'univers, un moyen de régénération et
d'avancement ; malheureusement, trop peu d’hommes s'intéressent
encore a son étude. La vie du grand nombre est une course frénétique
vers des biens illusoires. Nous nous hatons, nous craignons de perdre
notre temps a des choses que nous regardons comme superflues ; et nous
le perdons réellement en nous attachant a ce qui est éphémeére. Dans son
aveuglement, I'nomme dédaigne ce qui le ferait aussi heureux qu'on peut
I'étre en ce monde, c'est-a-dire d'accomplir le bien et de créer autour de
lui-méme une atmospheére de paix, de calme et de sérénité morale.




QUATRIEME PARTIE

L'AU-DELA.

XXIX. - L'HOMME, ETRE PSYCHIQUE.

L'homme, nous l'avons vu, est un étre complexe. Trois éléments se
combinent en lui pour former une unité vivante ; ce sont :

Le corps, enveloppe matérielle temporaire, que nous abandonnons a la
mort, comme un vétement use.

Le périsprit, enveloppe fluidiqgue permanente, invisible a nos sens
actuels, qui accompagne lI'dme dans son évolution, s'améliore et se
purifie avec elle.

L'ame, principe intelligent, centre de force, foyer de la conscience et
de la personnalité.

Ces trois éléments, matiere, fluide, intelligence, étroitement liés en
nous pour constituer la vie, se retrouvent a la base de l'ordre universel,
dont ils sont les substances fondamentales, les termes composants. Ils
font de I'hnomme une réduction de l'univers, un microcosme renfermant
les mémes puissances et soumis aux mémes lois. Aussi, peut-on croire
que la connaissance parfaite de notre étre nous conduirait par analogie a
la compréhension des lois supérieures de l'univers ; mais la connaissance
absolue de I'nomme échappe encore aux chercheurs.

L'ame, dégagee du corps matériel et revétue de son enveloppe subtile,
constitue l'esprit, étre fluidique, de forme humaine, affranchi des
sujétions terrestres, invisible et impalpable dans son état normal. L'esprit
n'est qu'un homme désincarné, et chacun de nous redevient esprit a son
heure. Tour a tour, la mort nous rend a la vie de l'espace, puis la
naissance nous ramene en ce monde matériel, pour recommencer le
combat de I'existence, la lutte nécessaire a notre avancement. Le corps
peut étre comparé a I'armure dont le chevalier se revét avant la bataille,
et qu'il dépose lorsque celle-ci prend fin.



150 APRES LA MORT

La survivance étant expérimentalement démontrée par les
manifestations spirites, il reste a établir dans quelles conditions se
poursuit la vie de I'dme apres la mort et quelle situation lui échoit dans
I'espace. C'est ce que nous exposerons dans cette partie de notre
ouvrage, en nous inspirant des travaux antérieurs et des innombrables
communications d'esprits qui, sur tous les points du monde, nous ont
Initiés aux joies ou aux peines de leur existence d'outre-tombe.

Cet exposé ne sera donc pas le résultat d'une théorie de I'imagination,
la conséquence d'hypotheses plus ou moins plausibles, mais bien le fruit
des instructions données par les Esprits. Grace a eux, la vie future,
jusqu'ici pleine d'incertitude et d'obscurité pour I'nomme, s'éclaire et
devient une réalité ; tous nous pouvons voir, par I'exemple de ceux qui
nous y ont précedés, les situations respectives qui nous attendent.

La portée de cette révélation est considérable. Elle imprime a nos actes
une impulsion nouvelle. Dans les situations diverses faites aux esprits
suivant leur valeur, nous voyons I'application de la loi de justice. Celle-
ci n'est plus contestable. Par de secrets ressorts, par une disposition
simple et sublime des choses, elle régle tout dans l'univers; cette
certitude, en satisfaisant notre jugement, nous rend plus supportables les
maux de la vie et fortifie notre foi en I'avenir.

XXX. - LA DERNIERE HEURE.

Que se passe-t-il au moment de la mort et comment I'esprit se dégage-
t-il de sa prison de chair? Quelles impressions, quelles sensations
I'attendent a cet instant redouté ? C'est la ce que nous avons tous intérét a
connaitre, car tous nous ferons ce voyage. La vie peut nous échapper des
demain ; nul de nous n'échappera a la mort.

Or, ce que les religions et les philosophies nous avaient toutes laissé
ignorer, les esprits viennent, en foule, nous I'apprendre. Ils nous disent
que les sensations qui précedent et suivent la mort sont infiniment
variees et déependent surtout du caractere, des merites, de la hauteur
morale de I'esprit qui quitte la terre. La séparation est presque toujours
lente, et le dégagement de I'dme s'opere graduellement. Il commence
parfois longtemps avant la mort et n'est complet que lorsque les derniers
liens fluidiques qui unissent le corps au peérisprit sont rompus.
L'impression ressentie est d'autant plus pénible et prolongée que ces



LA DERNIERE HEURE 151

liens sont plus puissants et plus nombreux. L'ame, cause permanente de
la sensation et de la vie, éprouve toutes les commotions, tous les
déchirements du corps matériel.

Douloureuse, pleine d'angoisse pour les uns, la mort n'est pour les
autres qu'un doux sommeil suivi d'un reveil delicieux. Le degagement
est prompt, le passage facile, a celui qui a rempli ses devoirs, s'est
détaché par avance des choses de ce monde et aspire aux biens spirituels.
Il y a, au contraire, lutte, agonie prolongée, chez I'esprit attaché a la
terre, qui n'a connu que les jouissances matérielles et a négligé de se
préparer au départ.

Dans tous les cas, cependant, la séparation de I'ame et du corps est
suivie d'un temps de trouble, fugitif pour I'esprit juste et bon, qui
s'éveille bientot a toutes les splendeurs de la vie céleste ; trés long, au
point d'embrasser des années entieres, pour les ames coupables,
imprégnees de fluides grossiers. Parmi celles-ci, beaucoup croient vivre
de la vie corporelle longtemps apres la mort. Le périsprit n'est a leurs
yeux qu'un second corps charnel, soumis aux mémes habitudes, parfois
aux mémes sensations physiques que durant la vie.

D'autres esprits, d'ordre inférieur, se trouvent plongés dans une nuit
noire, dans un complet isolement au sein de ténébres profondes.
L'incertitude, la terreur pesent sur eux. Les criminels sont tourmentés par
la vision affreuse et incessante de leurs victimes.

L'heure de la séparation est cruelle pour I'esprit qui croit au néant. Il se
cramponne en désespéré a cette vie qui s'enfuit ; le doute se glisse en lui
a ce moment supréme ; il voit un monde redoutable s‘ouvrir comme un
abime et voudrait retarder l'instant de sa chute. De la, une lutte terrible
entre la matiere qui se dérobe et I'ame qui s'acharne a retenir ce corps
misérable. Parfois elle y reste comme rivée jusqu'a la décomposition
complete et sent méme, selon I'expression d'un esprit, « les vers ronger
sa chair ».

Paisible, résignée, joyeuse méme, est la mort du juste ; c'est le départ
de I'ame qui, ayant beaucoup lutté et souffert ici-bas, quitte la terre,
confiante en I'avenir. Pour elle, la mort n'est que la délivrance, la fin des
épreuves. Les liens affaiblis qui l'unissent a la matiere se detachent
doucement ; son trouble n'est qu'un Iéger engourdissement, semblable au
sommeil.



152 APRES LA MORT

En quittant sa demeure corporelle, I'esprit que la douleur et le sacrifice
ont purifié voit son existence passée reculer, s'éloigner peu a peu avec
ses amertumes et ses illusions, puis se dissiper comme les brumes qui
rampent sur le sol a l'aube et s'évanouissent devant I'éclat du jour.
L'esprit se trouve alors en suspens entre deux sensations, celle des
choses materielles qui s'effacent et celle de la vie nouvelle qui se dessine
devant lui. Cette vie, il I'entrevoit déja comme a travers un voile, pleine
d'un charme mystérieux, redoutée et désirée a la fois. Bient6t la lumiere
grandit, non plus cette lumiére solaire qui nous est connue, mais une
lumiere diffuse, partout répandue. Progressivement elle l'inonde, le
pénetre, et, avec elle, un sentiment de félicité, un mélange de force, de
jeunesse, de sérénite. L'esprit se plonge dans ce flot réparateur. Il s'y
dépouille de ses incertitudes et de ses craintes. Puis son regard se
détache de la terre, des étres en pleurs qui entourent sa couche mortuaire,
et se tourne vers les hauteurs. Il entrevoit les cieux immenses et d'autres
étres aimeés, des amis d'autrefois, plus jeunes, plus vivants, plus beaux,
qui viennent le recevoir, le guider au sein des espaces. Avec eux il
s'élance et monte jusqu'aux régions éthérées que son degré d'épuration
lui permet d'atteindre. La, son trouble cesse, des facultés nouvelles
s'éveillent en lui, sa destinée heureuse commence.

L'entrée dans l'autre vie amene des impressions aussi variées que la
situation morale des esprits. Ceux - et le nombre en est grand - dont
I'existence s'est déroulée indécise, sans fautes graves ni mérites signales,
se trouvent plongeés d'abord dans un état de torpeur, dans un accablement
profond ; puis un choc vient secouer leur étre. L'esprit sort lentement de
son enveloppe : il recouvre sa liberté, mais hésitant, timide, il n‘ose en
user encore et reste attaché par la crainte et I'habitude aux lieux ou il a
vécu. Il continue de souffrir et de pleurer avec ceux qui ont partagé sa
vie. Le temps s'écoule pour lui sans qu'il le mesure ; a la longue, d'autres
esprits l'assistent de leurs conseils, l'aident a dissiper son trouble, a
s'affranchir des derniéres chaines terrestres et a s'élever vers des milieux
moins obscurs.

En géneéral, le dégagement de I'ame est moins pénible a la suite d'une
longue maladie, celle-ci ayant pour effet de dénouer petit a petit les liens
charnels. Les morts soudaines, violentes, survenant lorsque la vie
organique est dans sa plénitude, produisent sur I'ame un déchirement
douloureux, la jettent dans un trouble prolongé. Les suicidés sont en



LA DERNIERE HEURE 153

proie a des sensations horribles. Ils éprouvent, pendant des années, les
angoisses de la derniére heure et reconnaissent avec effroi qu'ils n'ont
echangeé leurs souffrances terrestres que pour d'autres plus vives encore.

La connaissance de l'avenir spirituel, I'étude des lois qui président a la
désincarnation, sont d'une grande importance pour la préparation a la
mort. Elles peuvent adoucir nos derniers instants et nous rendre le
dégagement facile, en nous permettant de nous reconnaitre plus vite dans
le monde nouveau qui nous est ouvert.

XXXI. - LE JUGEMENT.

Une loi, aussi simple dans son principe qu'admirable dans ses effets,
préside au classement des @mes dans l'espace.

Plus les molécules constituantes du périsprit sont subtiles et raréfiées,
plus la désincarnation est rapide et plus larges sont les horizons ouverts a
I'esprit. En raison méme de sa nature fluidique et de ses affinités, il
s'éleve vers les groupes spirituels qui lui sont similaires. Son degré
d'épuration détermine son niveau et le classe dans le milieu qui lui
convient. On a comparé avec quelque justesse la situation des esprits
dans les cieux a celle de ballons gonflés de gaz de densités différentes,
qui, en raison de leur pesanteur spécifique, monteraient a des hauteurs
variees. Il faut s'empresser d'ajouter que I'esprit est doué de liberté, qu'il
n'est pas immobilisé sur un point, qu'il peut, dans certaines limites, se
déplacer et parcourir les régions éthérées. Il peut toujours modifier ses
tendances, se transformer par le travail et I'épreuve, et, en conséquence,
s'élever a son gré sur I'echelle des étres.

C'est donc une loi naturelle, analogue aux lois d'attraction et de
pesanteur, qui fixe le sort des ames apres la mort. L'esprit impur, alourdi
par ses fluides matériels, reste confiné dans les couches inférieures de
I'atmosphere terrestre, tandis que I'ame vertueuse, a I'enveloppe épurée et
subtile, s'élance joyeuse, rapide comme la pensée, et plane dans l'azur
infini.

C'est aussi en lui-méme, dans sa propre conscience, que l'esprit trouve
sa recompense ou son chatiment. Il est son propre juge. Le vétement de
chair étant tombg, la lumiere le pénétre, son ame apparait nue, laissant
voir en elle le vivant tableau de ses actes, de ses volontés, de ses désirs.
Instant solennel, examen plein d'angoisse et souvent de désillusion. Les



154 APRES LA MORT

souvenirs s'éveillent en foule, et la vie tout entiére se déploie, avec son
cortege de fautes, de faiblesses, de miseres. De I'enfance a la mort, tout,
pensées, paroles, actions, tout sort de I'ombre, reparait au jour, s'anime et
revit. L'étre se contemple lui-méme, revoit une a une, a travers les temps,
ses existences évanouies, ses chutes, ses ascensions, ses stations
innombrables. 1l compte les étapes franchies, mesure le chemin
parcouru, compare le bien et le mal réalisés.

Du fond du passé obscur surgissent a son appel, comme autant de
fantdémes, les formes que son @me revétit dans ses vies successives. Dans
une vision saisissante, il embrasse les longues perspectives des ages
ecoulés ; il en évoque les scenes sanglantes, passionnées, douloureuses,
les dévouements et les crimes; il y reconnait la cause des progres
accomplis, des expiations subies, la raison de sa situation présente. Il
voit la corrélation qui réunit ses vies passees comme les anneaux d'une
longue chaine se déroulant a travers les siecles. Pour lui, le passé
explique le présent, qui, lui-méme, laisse prévoir l'avenir.

C'est la pour I'esprit une heure de veritable torture morale. L'évocation
du passé lui apporte la sentence redoutable, le jugement de sa propre
conscience, sorte de jugement de Dieu. Si dechirant qu'il soit, cet
examen est nécessaire, car il peut étre le point de départ des résolutions
salutaires et du relevement.

Le degré d'épuration de I'esprit, la situation qu'il occupe dans I'espace,
repréesentent la somme de ses progres et donnent la mesure de sa valeur.
C'est I'arrét infaillible, qui fixe son sort sans appel. Harmonie profonde !
simplicité merveilleuse que les institutions humaines ne sauraient
reproduire : le principe d'affinité régle tout dans les cieux, y désigne a
chacun sa place. Ni jugement, ni tribunal, rien que la Loi immuable,
s'exécutant d'elle-méme, par le jeu naturel des forces spirituelles et selon
I'emploi qu'en fait I'ame libre et responsable.

Ainsi que nous I'expliquerons plus loin, toute pensee a une forme, et
cette forme, créée par la volonté, se photographie en nous comme dans
un miroir ou les images se graveraient d'elles-mémes. Notre enveloppe
fluidique reflete et garde comme un registre tous les faits de notre
existence. Ce registre est fermé pendant la vie. La chair est I'épaisse
couverture qui nous en dérobe le contenu ; mais il s'ouvre lentement a la
mort, et ses pages s'étalent sous nos yeux.



LE JUGEMENT 155

L'esprit desincarné porte donc en lui, visible pour tous, son ciel ou son
enfer. La preuve irrécusable de son élévation ou de son abaissement est
ecrite sur son corps fluidique. Témoins bienveillants ou terribles, nos
oeuvres, nos desseins, nous justifient ou nous accusent, sans que rien
puisse faire taire leurs voix. De la le supplice du méchant, qui croyait ses
mauvais désirs, ses actes coupables, profondément cacheés et qui les voit
paraitre aux yeux de tous ; de 13, ses remords quand repassent devant lui
les années oisives et stériles, les heures donnees a la débauche ou au
crime, ainsi que les victimes en pleurs, sacrifiées a ses instincts brutaux.
De la encore, le bonheur de I'esprit élevé qui a su vaincre ses passions et
consacrer sa vie a aider et consoler ses freres.

Pour se distraire de ses soucis, de ses préoccupations morales,
I'nomme a le travail, I'étude, le sommeil. L'esprit n'a plus ces ressources.
Dégagé des liens corporels, il se trouve sans cesse en face du tableau
fidele et vivant de son passé. Aussi les amers et continuels regrets qui en
découlent, dans la plupart des cas, éveillent bientét en lui le désir de
reprendre un corps charnel, pour combattre, souffrir et racheter ce passé
accusateur.

XXXII. - LA VOLONTE ET LES FLUIDES.

Les enseignements que nous tenons des esprits, sur la situation qui
leur est faite aprés la mort, nous font mieux comprendre suivant quelles
regles le corps fluidique se transforme et I'ame progresse.

Ainsi que nous l'avons indiqué plus hautf99] la méme force qui porte
I'étre a développer ses organes matériels I'incite, par une action analogue
et paralléle, a perfectionner ses facultes, a se créer de nouveaux moyens
d'action appropriés a son état fluidique, intellectuel et moral.

L'enveloppe fluidique de I'étre s'épure, s'illumine ou s'obscurcit,
suivant la nature affinée ou grossiére des pensees qui s'y refletent. Tout
acte, toute pensée a son contrecoup et se grave dans le périsprit. De la,
des consequences inévitables pour la situation de I'esprit lui-méme.
Celui-ci exerce une action continue sur son enveloppe. Par la volonté, il
est toujours maitre d'en modifier I'état.

109 voir chap. XXIII.



156 APRES LA MORT

La volonté est la faculté souveraine de I'ame, la force spirituelle par
excellence. Elle est le fond méme de la personnalité. Sa puissance sur les
fluides est illimitée et s'accroit avec I'élevation de I'esprit. Dans le milieu
terrestre, ses effets sur la matiere sont bornés, parce que I'homme
s'ignore et ne sait pas utiliser les puissances qui dorment en lui ; mais,
dans les mondes plus avancés, I'étre humain, qui a appris a vouloir,
commande a la nature entiere, dirige a sa guise les fluides matériels,
produit des phénomenes, des métamorphoses qui tiennent du prodige.
Dans I'espace et sur ces mondes, la matiere se présente sous des états
fluidiques dont les découvertes récentes sur la radioactivité des corps
peuvent, seules, nous donner une idée. De méme que, sur terre, certaines
combinaisons chimiques se produisent uniquement sous l'influence de la
lumiere, de méme, dans ces milieux, les fluides ne s'unissent et ne se
lient que par un acte de la volonté des étres supérieurs.

L'action de la volonté sur la matiere est cependant entrée dans le
domaine de I'expérience scientifique, grace aux études poursuivies par
nombre de physiologistes, sous les noms d'hypnotisme et de suggestion
mentale. On a vu des expérimentateurs, par un acte direct de leur
volonté, faire apparaitre des plaies, des stigmates sur le corps de certains
sujets, en faire découler le sang et les humeurs, et les guérir ensuite par
une volition contraire. Ainsi, la volonté humaine détruit et répare a son
gré les tissus vivants; elle peut encore paraitre communiguer aux
substances matérielles des propriétés nouvelles, au point de provoquer
I'ivresse avec de I'eau claire, etc. Elle agit méme sur les fluides et crée
des objets, des corps, que les hypnotisés voient, sentent, touchent, qui
ont pour eux une existence positive et obéissent a toutes les lois de
I'optique. C'est la ce qui résulte des recherches et des travaux des
docteurs Charcot, Dumontpallier, Liébault, Bernheim, des professeurs
Liégeois, Delboeuf, etc., dont on peut lire I'exposé dans toutes les revues
médicales.

Or, si la volonté exerce une telle influence sur la matiére brute et sur
les fluides rudimentaires, on comprendra d'autant mieux son empire sur
le périsprit, et les progres ou les désordres qu'elle y détermine, suivant la
nature de son action aussi bien dans le cours de la vie qu'apres la
désincarnation.

Tout acte de la volonté, avons-nous dit, revét une forme, une
apparence fluidique et se grave dans l'enveloppe périspritale. Il devient



LA VOLONTE ET LES FLUIDES 157

evident que, si ces actes sont inspirés par des passions materielles, leur
forme sera matérielle et grossiére. Le périsprit, imprégné, saturé de ces
formes, de ces images, se mateérialise a leur contact, s'épaissit de plus en
plus. Les mémes causes se reproduisant, les mémes effets s'accumulent,
la condensation s'accélere, les perceptions s'affaiblissent, les vibrations
diminuent de puissance et d'étendue.

A la mort, I'esprit se retrouve enveloppé de fluides opaques et lourds,
qui ne laissent plus passer les impressions du monde extérieur et
deviennent pour I'ame une prison et un tombeau. C'est la le chatiment
préparé par l'esprit lui-méme ; cette situation est son oeuvre ; elle ne
cesse que lorsque des aspirations plus élevees, le repentir, la volonté de
s'ameliorer, lui rendent la liberte.

En effet, si les passions brutales, sensuelles, troublent et obscurcissent
I'organisme fluidique, dans un sens oppose, les pensees genéreuses, les
nobles actions, affinent et dilatent les fluides périspritaux. Nous savons
que certaines propriétés de la matiere s'accroissent avec son degré de
pureté. Les expériences de Crookes ont démontré que la raréfaction des
atomes amene ceux-ci a I'état radiant. La matiére, sous cet aspect subtil,
s'enflamme, devient lumineuse, impondérable. Il en est de méme de la
substance périspritale, qui est un degré encore plus quintessencié de la
matiere. En se raréfiant, elle gagne en souplesse, en sensibilité ; sa
puissance de radiation, son énergie vibratoire s'augmentent d'autant et lui
permettent d'echapper aux attractions terrestres. L'esprit entre alors en
possession de sens nouveaux, a l'aide desquels il pourra pénétrer dans
des milieux plus purs, communiquer avec des étres plus éthérés. Ces
facultés, ces sens, qui ouvrent l'acces des régions heureuses, toute ame
humaine peut les conquérir, les développer, car elle en possede les
germes impérissables. Nos vies successives, pleines de labeurs et
d'efforts, n'ont d'autre but que de les faire éclore en nous.

Cette évolution paralléle de la matiére et de I'esprit, par laguelle I'étre
conquiert ses organes et ses facultés, se construit et s'accroit sans cesse,
nous montre encore la solidarité qui relie les forces universelles, le
monde des ames et le monde des corps. Elle nous montre surtout quelles
richesses, quelles profondes ressources I'étre peut se créer par un usage
méthodique et persévérant de la volonté. Celle-ci devient la force
supréme ; c'est I'ame elle-méme, exercant son empire sur les puissances
inférieures.



158 APRES LA MORT

L'emploi que nous faisons de notre volonté, seul, regle notre
avancement, prépare notre avenir, nous fortifie ou nous débilite. Il n'y a
ni hasard ni fatalité. 1l y a des lois. Utiliser, gouverner les unes, observer
les autres, la est le secret de toute grandeur et de toute élévation. Les
résultats produits autour de nous par la volonté bouleversent deja
I'imagination des gens du monde et provoquent I'étonnement des
savants. Tout cela est peu de chose cependant a coté des effets obtenus
dans ces milieux supérieurs, ou, au commandement de I'Esprit, toutes les
forces se combinent et entrent en action. Et si, dans cet ordre d'idées,
nous portions plus haut notre attention, n'arriverions-nous pas, par
analogie, a entrevoir comment la volonté divine, agissant sur la matiere
cosmique, peut former les soleils, tracer les orbes des mondes, enfanter
les univers ?

Oui, la volonté exercée dans le sens du bien et conformément aux lois
eternelles peut réaliser de grandes choses. Elle peut aussi beaucoup pour
le mal. Nos mauvaises pensees, nos désirs impurs, nos actions coupables
corrompent les fluides qui nous entourent, et le contact de ceux-ci va
jeter le malaise et produire des impressions malfaisantes chez ceux qui
nous approchent, car tout organisme subit l'influence des fluides
ambiants. De méme, des sentiments généreux, des pensées d'amour, de
chaleureuses exhortations, vont pénétrer les étres qui nous environnent,
les soutenir, les vivifier. Ainsi s'expliquent I'empire, exerce sur les foules
par les grands missionnaires et les @mes d'élite, et I'influence contraire
des méchants, que nous pouvons toujours conjurer, il est vrai, par une
résistance energique de notre volonté.

Une connaissance plus précise des puissances de I'ame et de leur
application devra modifier de fond en comble nos tendances et nos
agissements. Sachant que les faits et gestes de notre vie s'inscrivent en
nous, témoignent pour ou contre nous, nous apporterons a chacun d'eux
une attention plus scrupuleuse. Nous nous appliquerons dés maintenant a
développer nos ressources latentes, a agir par leur moyen sur les fluides
répandus dans I'espace, de facon a les épurer, a les transformer pour le
bien de tous, a créer autour de nous une atmosphere limpide et pure,
inaccessible aux effluves viciés. L'esprit qui n'agit pas, qui se laisse aller
aux influences matérielles, reste faible, inapte a percevoir les sensations
délicates de la vie spirituelle. 1l se retrouve dans une inertie compléte
aprés la mort, et les champs de I'espace n'offrent a ses sens voilés que



LA VOLONTE ET LES FLUIDES 159

I'obscurité et le vide. L'esprit actif, preoccupé d'exercer ses facultés par
un constant usage, acquiert des forces nouvelles ; sa vue embrasse des
horizons plus vastes, le cercle de ses relations s'élargit graduellement.

La pensée, utilisée comme force magnétique, pourrait réparer bien des
désordres, attéenuer bien des maux. En procédant par des volitions
continues, en projetant resolument et freqguemment notre volonté vers les
étres malheureux, les malades, les pervers, les égarés, nous pourrions
consoler, convaincre, soulager, guérir. Par cet exercice, on obtiendrait
non seulement des résultats inespérés pour l'amélioration de l'espéce,
mais on donnerait a la pensée une acuité, une force de pénétration
incalculables.

Grace a une combinaison intime des bons fluides, puisés dans le
réservoir sans bornes de la nature, et avec l'assistance des esprits
invisibles, on peut rétablir la santé compromise, rendre l'espoir et
I'énergie aux désespérés. On peut méme, par une impulsion reguliére,
persévérante de la volonté, agir a distance sur les incrédules, les
sceptiques, les méchants, ébranler leur obstination, atténuer leur haine,
faire pénetrer un rayon de la veérite dans I'entendement des plus hostiles.
C'est la une forme ignorée de la suggestion mentale, de cette puissance
redoutable dont on se sert a tort et a travers, et qui, utilisée dans le sens
du bien, transformerait I'état moral des sociétés.

La volonté, s'exercant fluidiqguement, défie toute surveillance, toute
inquisition. Elle opere dans l'ombre et le silence, franchit tous les
obstacles, pénetre dans tous les milieux ; mais, pour lui faire produire
tous ses effets, il faut une action énergique, de puissants élans, une
patience que rien ne lasse. Ainsi que la goutte d'eau creuse lentement la
pierre la plus dure, une pensée incessante et génereuse finit par s'insinuer
dans I'esprit le plus réfractaire.

Si la volonté isolée peut beaucoup pour le bien général, que ne
pourrait-on espérer d'une association de pensées eélevées, d'un
groupement de toutes les volontés libres ? Les forces intellectuelles,
aujourd'hui divergentes, se stérilisent et s'annulent réciproquement. De la
viennent le trouble et lI'incohérence des idées modernes ; mais, dés que
I'esprit humain, reconnaissant sa puissance, groupera les volontés
eparses en un faisceau commun pour les faire converger vers le Bien, le
Beau, le Vrai, ce jour-la I'numanité s'avancera hardiment vers les
sommets éternels, et la face du monde sera renouvelée.



XXXIII. - LA VIE DANS L'ESPACE.

Selon certaines doctrines religieuses, la terre est le centre de l'univers,
et le ciel s'arrondit en volte au-dessus de nous. C'est dans sa partie
superieure, disent-elles, que se place la demeure des bienheureux, et
I'enfer, séjour des damneés, prolonge ses sombres galeries dans les
entrailles mémes du globe.

La science moderne, d'accord avec I'enseignement des Esprits, en nous
montrant l'univers parsemé d'innombrables mondes habités, a porté un
coup mortel a ces théories. Le ciel est partout; partout
I'incommensurable, l'insondable, I'infini; partout un fourmillement de
soleils et de sphéeres, au milieu desquels notre terre n'est plus qu'une
chétive unite.

Au sein des espaces, il n'est plus de demeures circonscrites pour les
ames. D'autant plus libres qu'elles sont plus pures, elles parcourent
I'immensité et vont ou les portent leurs affinités et leurs sympathies. Les
esprits inférieurs, alourdis par la densité de leurs fluides, restent comme
attachés au monde ou ils ont vécu, circulant dans son atmosphere ou se
mélant aux humains.

Les joies et les perceptions de I'esprit ne résultent pas du milieu qu'il
occupe, mais de son état personnel et des progres réalisés. Tel esprit
arriéré, au périsprit opaque et enveloppé de ténéebres, peut se rencontrer
avec I'ame radieuse dont la forme subtile se préte aux sensations les plus
délicates, aux vibrations les plus étendues. Chacun porte en soi sa gloire
Ou sa misere.

La condition des esprits dans la vie d'outre-tombe, leur élévation, leur
bonheur, tout dépend de leur faculté de sentir et de percevoir, qui est
proportionnelle a leur degré d'avancement.

Déja, sur terre, nous voyons les jouissances intellectuelles s'accroitre
avec la culture intérieure. Les oeuvres littéraires et artistiques, les
beautés de la civilisation, les plus hautes conceptions du génie humain
restent incomprises de I'nomme sauvage et méme de beaucoup de nos
concitoyens. Ainsi les esprits d'ordre inférieur, comme des aveugles au
milieu de la nature ensoleillée ou des sourds dans un concert, restent
indifférents et insensibles devant les merveilles de I'infini.



LA VIE DANS L'ESPACE 161

Ces esprits, enveloppés de fluides épais, subissent les lois de la
gravitation et sont attirés vers la matiere. Sous l'influence de leurs
appétits grossiers, les molécules de leur corps fluidique se ferment aux
perceptions extérieures et les rendent esclaves des mémes forces
naturelles qui gouvernent I'humanité. On ne saurait trop insister sur ce
fait qui est le fondement de l'ordre et de la justice universels : les ames
se groupent et s'échelonnent dans I'espace suivant le degré de pureté de
leur enveloppe; le rang de l'esprit est en rapport direct avec sa
constitution fluidique, laquelle est son oeuvre propre, la résultante de
son passé et de tous ses travaux. C'est elle qui détermine sa situation ;
c'est en elle qu'il trouve sa récompense ou sa peine. Tandis que I'ame
épurée parcourt la vaste et radieuse étendue, séjourne a son gré sur les
mondes et ne voit guere de limites a son essor, I'esprit impur ne peut
s'éloigner du voisinage des globes matériels.

Entre ces états extrémes, de nombreux degrés intermédiaires
permettent aux esprits similaires de se grouper et de constituer de
veritables societés célestes. La communauté des pensees et des
sentiments, l'identité des godts, des vues, des aspirations rapprochent et
unissent ces ames qui forment de grandes familles.

La vie de I'esprit avancé est essentiellement active, quoique sans
fatigues. Les distances n'existent pas pour lui. Il se transporte avec la
rapidité de la pensée. Son enveloppe, semblable a une vapeur légere, a
acquis une telle subtilité qu'elle devient invisible aux esprits inférieurs. Il
voit, entend, sent, percoit, non plus par les organes matériels qui
s'interposent entre la nature et nous et interceptent au passage la plupart
des sensations, mais directement, sans intermédiaire, par toutes les
parties de son étre. Aussi, ses perceptions sont-elles autrement claires et
multipliées que les nétres. L'esprit élevé nage en quelque sorte au sein
d'un océan de sensations délicieuses. Des tableaux changeants se
déroulent a sa vue, des harmonies suaves le bercent et I'enchantent. Pour
lui, les couleurs sont des parfums, les parfums des sons. Mais, si
exquises que soient ses impressions, il peut s'y soustraire et se recueillir
a volonté, en s'enveloppant d'un voile fluidique, en s'isolant au sein des
espaces.

L'esprit avancé est affranchi de tous les besoins corporels. La
nourriture et le sommeil n'ont pour lui aucune raison d'étre. Il laisse pour
toujours, en quittant la terre, les vains soucis, les alarmes, toutes les



162 APRES LA MORT

chiméres qui empoisonnent l'existence ici-bas. Les esprits inférieurs
emportent avec eux, au-dela de la tombe, leurs habitudes, leurs besoins,
leurs préoccupations matérielles. Ne pouvant s'élever au-dessus de
I'atmosphere terrestre, ils reviennent partager la vie des humains, se
méler a leurs luttes, a leurs travaux, a leurs plaisirs. Leurs passions, leurs
appétits, toujours en éveil, surexcités par le continuel contact de
I'numanité, les accablent, et I'impossibilité de les satisfaire devient pour
eux une cause de tortures.

Les esprits n'ont pas besoin de la parole pour se comprendre. Chaque
pensée se réfléchissant dans le périsprit, comme une image dans un
miroir, ils échangent leurs idées sans effort, avec une rapidité
vertigineuse. L'Esprit elevé peut lire dans le cerveau de I'hnomme et
discerner ses plus secrets desseins. Rien ne lui est caché. Il scrute tous
les mystéres de la nature et peut a sa guise explorer les entrailles du
globe, le fond des océans, y considérer les débris des civilisations
englouties. il traverse les corps les plus denses et voit s'ouvrir devant lui
les domaines impenétrables a la pensée humaine.

XXXIV. - L'ERRATICITE.

Tandis que les @mes délivrées des influences terrestres se constituent
en groupes sympathiques, dont tous les membres s'aiment, se
comprennent, vivent dans une égalité parfaite et une profonde félicite,
les esprits qui n'‘ont pu vaincre leurs passions menent une vie errante,
vagabonde, qui, sans étre une cause de souffrances, les laisse incertains,
inquiets. C'est la ce qu'on nomme l'erraticité, et cette condition est celle
de la plupart des esprits qui ont vécu sur terre, esprits ni bons, ni
méchants, mais faibles et enclins aux choses matérielles.

On rencontre dans l'erraticité des foules immenses, toujours a la
recherche d'un état meilleur, qui les fuit. Des esprits innombrables y
flottent, indécis entre le juste et I'injuste, la vérité et I'erreur, I'ombre et la
lumiere. D'autres sont plongés dans l'isolement, I'obscurité, la tristesse,
ou vont quétant ¢a et la un peu de bienveillance ou de sympathie.

L'ignorance, I'égoisme, les defauts de toutes sortes regnent encore
dans l'erraticité, et la matiere y exerce toujours son influence. Le bien et
le mal s'y coudoient. C'est en quelque sorte le vestibule des espaces



L'ERRATICITE 163

lumineux, des mondes meilleurs. Tous y passent, tous y séjournent, mais
pour s'élever plus haut.

L'enseignement des Esprits sur la vie d'outre-tombe nous apprend qu'il
n'y a pas de place pour la contemplation stérile ni la béatitude oisive.
Toutes les regions de l'univers sont peuplées d'esprits affairés. Partout
des essaims d'ames montent, descendent, s'agitent au sein de la lumiere
ou dans les régions obscures. Sur un point, des auditoires s'assemblent
pour recevoir les instructions d'esprits élevés. Plus loin, des groupes se
forment pour faire féte a un nouvel arrivant. Ailleurs, d'autres esprits
combinent les fluides, leur prétent mille formes, mille teintes fondues et
merveilleuses, les préparent aux subtils usages que leur destinent les
génies supérieurs.

D'autres foules se pressent autour des globes et les suivent dans leurs
révolutions, foules sombres, troublées, qui influent a leur insu sur les
eléments atmosphériques. Des esprits lumineux les traversent, plus
prompts que I'éclair, portant secours, consolations, aux incarnés qui les
implorent. Chacun remplit son role et concourt au grand oeuvre dans la
mesure de son merite et de son avancement. L'univers entier évolue.
Comme les mondes, les esprits poursuivent leur course éternelle,
entrainés vers un état superieur, livrés a des occupations diverses.
Progres a realiser, science a acquérir, douleur a éteindre, remords a
calmer, amour des humains, expiation, dévouement, sacrifice, toutes ces
forces, tous ces mobiles les stimulent, les aiguillonnent, les précipitent
dans leurs voies. Dans cette immensité regnent incessamment le
mouvement et la vie. Tout se transforme, grandit, s'éleve. L'immobilité,
I'inaction, c'est le recul, c'est la mort. Sous I'impulsion de la grande loi,
étres et mondes, dmes et soleils, tout gravite et se meut dans l'orbe
gigantesque tracé par la volonté divine.

XXXV. - LA VIE SUPERIEURE.

Lorsque lI'ame vertueuse, apres avoir vaincu les passions, abandonne
son corps misérable, instrument de douleur et de gloire, elle s'envole a
travers I'immensité et va rejoindre ses soeurs de I'espace. Emportée par
une force irrésistible, elle parcourt des régions ou tout est harmonie et
splendeur. Ce qu'elle y voit, la parole humaine est trop pauvre pour
I'exprimer. Mais, par-dessus tout, quel alléegement, quelle joie délicieuse,
de sentir se rompre la chaine qui l'attachait a la terre, de pouvoir



164 APRES LA MORT

embrasser I'étendue, plonger dans le vide sans bornes, planer par-dela
I'orbe des mondes ! Plus de corps infirme, souffreteux, pesant comme
une chape de plomb ; plus de boulet matériel a trainer péniblement.
Délivrée de ses liens, elle rayonne, elle s'enivre d'espace et de liberté. La
laideur terrestre, la vieillesse décrépite et ridée ont fait place a un corps
fluide aux formes gracieuses, - forme humaine idealisée, devenue
diaphane et brillante.

L'ame a retrouvé ceux qu'elle aimait ici-bas et qui I'ont précédée dans
la nouvelle vie, les élus de sa tendresse, ses compagnons de labeur et
d'épreuve. lls semblaient l'attendre comme au terme d'un long voyage.
Elle communique librement avec eux. Leurs épanchements sont pleins
d'une félicité qu'avivent encore les tristes souvenirs de la terre et la
comparaison de I'heure présente au passé plein de larmes. D'autres
esprits, perdus de vue durant sa derniére incarnation, et que des maux
supportés en commun, au cours des ages, lui avaient rendus chers, se
joignent aux premiers. Tous ceux qui partagerent ses bons et ses mauvais
jours, tous ceux qui, avec elle, ont grandi, lutté, pleuré, souffert, se
pressent pour la recevoir, et, sa mémoire se réveillant soudain, il en
résulte des explosions de bonheur, des effusions que la plume ne saurait
décrire.

Comment résumer les impressions de I'esprit dans la vie radieuse qui
s'ouvre devant lui ? Le vétement épais, le lourd manteau qui recouvrait
ses sens intimes s'étant dechiré soudain, ses perceptions se sont trouvées
centuplées. Plus de limites, plus d'horizons bornés. L'infini profond,
lumineux, se déploie, avec ses merveilles éblouissantes, avec ses
millions de soleils, foyers multicolores, saphirs, émeraudes, joyaux
enormes semés dans l'azur, et leurs somptueux corteges de sphéeres. Ces
soleils, qui apparaissent aux hommes comme de simples étincelles,
I'esprit les contemple dans leur réelle et colossale grandeur ; il les voit
superieurs a celui qui éclaire notre chétive planéte ; il reconnait la force
d'attraction qui les relie, et distingue, dans les lointaines profondeurs, les
astres formidables qui président a leurs évolutions. Tous ces flambeaux
gigantesques, il les voit s'ébranler, graviter, poursuivre leur course
vagabonde, s'entrecroiser comme des globes de feu jetés dans le vide par
la main d'un invisible jongleur.

Nous, que troublent sans cesse les rumeurs, les bourdonnements
confus de la race humaine, nous ne pouvons concevoir le calme



LA VIE SUPERIEURE 165

solennel, le majestueux silence des espaces, qui remplit I'ame d'un
sentiment auguste, d'un étonnement qui touche a l'effroi. Mais l'esprit
bon et pur est inaccessible a I'épouvante. Cet infini, silencieux et froid
pour les esprits inférieurs, s'anime bientdt pour lui et fait entendre sa
VOIX puissante. L'ame dégagée de la matiere percoit peu a peu les
vibrations mélodieuses de I'éther, les délicates harmonies descendues des
colonies célestes ; elle entend le rythme imposant des sphéres. Ce chant
des mondes, ces voix de l'infini, qui retentissent dans le silence, elle les
golte et s'en pénétre jusqu'au ravissement. Recueillie, enivrée, remplie
d'un sentiment grave et religieux, d'une admiration qui ne peut se lasser,
elle se baigne dans les flots de I'éther, contemple les profondeurs
sidérales, les légions d'esprits, ombres souples, Iégeres, qui y flottent et
s'agitent dans des nappes de lumiere. Elle assiste a la genese des
mondes ; elle voit la vie s'éveiller, grandir a leur surface ; elle suit le
développement des humanités qui les peuplent et, dans ce spectacle, elle
constate gqu'en tous lieux l'activité, le mouvement, la vie s'unissent a
I'ordre dans l'univers.

Quel que soit son état d'avancement, I'esprit qui vient de quitter la
terre ne saurait aspirer a vivre indéfiniment de cette vie supérieure.
Astreint a la réincarnation, cette vie n'est pour lui gu'un temps de repos,
une compensation due aux maux endurés, une récompense offerte a ses
mérites. Il s'y retrempe et s'y fortifie pour les luttes futures. Mais, dans
I'avenir qui l'attend, il ne retrouvera plus les angoisses et les soucis de la
vie terrestre. L'esprit élevé est appelé a renaitre sur des globes mieux
partagées que le notre. L'échelle grandiose des mondes comporte
d'innombrables degrés, disposés pour l'ascension des ames ; chacune
d'elles les gravit a son tour.

Sur les sphéres supérieures a la terre, la matiere a moins d'empire. Les
maux que celle-ci engendre s'atténuent a mesure que I'étre progresse, et
finissent par disparaitre. L'nomme n'y rampe pas péniblement sur le sol,
accablé sous le poids d'une pesante atmosphere ; il se déplace avec
facilité. Les besoins corporels y sont presque nuls, et les rudes travaux
inconnus. L'existence, plus longue que la notre, s'écoule dans I'étude,
dans la participation aux oeuvres d'une civilisation perfectionnée, qui a
pour base la morale la plus pure, le respect des droits de tous, I'amitié et
la fraternité. Les horreurs de la guerre, les épidémies, les fléaux n'y ont



166 APRES LA MORT

point acces, et les grossiers intéréts, cause de tant de convoitises ici-bas,
n'y divisent pas les esprits.

Ces données sur les conditions d'habitabilité des mondes sont
confirmées par la science. Au moyen de la spectroscopie, elle est
parvenue a analyser leurs éléments constitutifs, a calculer leur puissance
d'attraction, a peser leur masse. L'astronomie nous montre les saisons
variant de durée et d'intensité suivant l'inclinaison des globes sur leur
orbite. Elle nous enseigne que Saturne a la densité du bois d'érable,
Jupiter a peu pres celle de I'eau. Sur Mars, nous dit-elle, la pesanteur des
corps est moitié moindre que sur la Terre. Or, l'organisation des étres
vivants éetant la résultante des forces en action sur chague monde, nous
voyons quelles variétés de formes découlent de ces faits, quelles
différences peuvent se produire dans les manifestations de la vie sur les
innombrables terres de I'espace.

Un jour vient enfin ou l'esprit, apres avoir parcouru le cycle de ses
existences planétaires, apres s'étre purifié par ses renaissances et ses
migrations a travers les mondes, voit se clore la série de ses incarnations
et s'ouvrir la vie spirituelle, définitive, la véritable vie de I'ame, d'ou le
mal, l'ombre et l'erreur sont bannis. La, les dernieres influences
matérielles se sont évanouies. Le calme, la sérénité, la sécurité profonde
ont remplacé les chagrins, les inquiétudes d'autrefois. L'ame a touche le
terme de ses épreuves ; elle est assurée de ne plus souffrir. Avec quel
sentiment ému elle se remémore les faits de sa vie, épars dans la
succession des temps, sa longue ascension, la lente conquéte de ses
mérites ! Quel enseignement dans cette marche ininterrompue, au cours
de laquelle se constitue et saffirme l'unité de sa nature, de sa
personnalité immortelle !

Du souvenir des lointaines alarmes, des soucis, des douleurs, elle se
reporte aux félicités du présent et elle les savoure avec délices. Quelle
ivresse de se sentir vivre au milieu d'esprits éclairés, patients et doux ; de
s'unir a eux par les liens d'une affection que rien ne trouble ; de partager
leurs aspirations, leurs occupations, leurs godts ; de se savoir compris,
soutenu, aimeé, délivré des besoins et de la mort, jeune d'une jeunesse sur
laquelle les siécles n'ont plus de prise ! Puis, étudier, admirer, glorifier
I'oeuvre infinie, en péneétrer plus profondément les divins mysteres ;
reconnaitre partout la justice, la beauté, la bonté célestes, s'identifier
avec elles, s'en abreuver, s'en nourrir ; suivre les génies supérieurs dans



LA VIE SUPERIEURE 167

leur tache, dans leurs missions ; comprendre que nous arriverons a les
égaler, que nous monterons encore plus haut, que toujours, toujours, de
nouvelles joies, de nouveaux travaux, de nouveaux progres nous
attendent : telle est la vie éternelle, magnifique, débordante, la vie de
I'esprit purifié par la souffrance.

* *

Les cieux élevés sont la patrie de la beauté idéale et parfaite dont tous
les arts s'inspirent. Les esprits supérieurs possedent, a un degré éminent,
le sens du beau. Il est la source de leurs plus pures jouissances, et tous
savent le réaliser dans des oeuvres aupres desquelles pélissent les chefs-
d'oeuvre de la terre. Chaque fois qu'une nouvelle manifestation du génie
s'est produite sur notre monde, chaque fois que l'art s'est révelé sous une
forme perfectionnée, on peut croire qu'un esprit, descendu des hautes
spheres, s'incarnait sur terre pour initier les hommes aux splendeurs de
I'éternelle beauté. Pour I'ame supérieure, l'art, sous ses multiples aspects,
est une priere, un hommage rendu au Principe éternel.

L'esprit, étant fluidique lui-méme, agit sur les fluides de I'espace. Sa
volonté puissante les combine, les dispose a sa guise, leur préte les
couleurs et les formes qui répondent a son but. Par le moyen de ces
fluides s'exécutent des oeuvres qui défient toute comparaison et toute
analyse.

Dans les demeures étherées se déploient des fétes spirituelles. Les
esprits purs, éblouissants de lumiere, s'y groupent par familles. De
suaves harmonies, aupres desquelles les harmonies de la terre ne sont
que bruits discordants, les ravissent, et, pour cadre, ils ont I'espace infini,
le spectacle merveilleux des mondes roulant dans I'étendue et unissant
leurs notes aux voix célestes, a I'nymne universel qui monte vers Dieu.

Tous ces esprits, en foule innombrable, se connaissent, se chérissent.
Les liens, les affections qui les unissaient dans la vie materielle, brises
par la mort, se sont reconstitués pour jamais. lls viennent, des divers
points de l'espace et des mondes superieurs, se communiquer le résultat
de leurs missions, de leurs travaux, se féliciter de leurs succes,
s'entraider dans les oeuvres difficiles. Aucune arriére-pensée, aucun
sentiment de jalousie ne se glisse dans ces ames délicates. L'amour, la
confiance, la sincérité président a ces réunions ou sont recueillies les



168 APRES LA MORT

instructions des messagers divins, ou sont acceptées de nouvelles taches
qui contribuent a élever encore. Les uns consentent a veiller au progres
et au développement des nations et des globes ; les autres s'incarnent sur
les terres de l'espace, pour y accomplir des missions de dévouement,
pour instruire les hommes dans la morale et dans la science ; d'autres
encore, les esprits guides ou protecteurs, s'attachent a quelque ame
incarnée, la soutiennent dans I'apre chemin de I'existence, la conduisent
de la naissance a la mort, durant plusieurs vies successives, I'accueillant
a l'issue de chacune d'elles, au seuil du monde invisible. A tous les
degrés de la hiérarchie spirituelle, I'esprit a son rdle dans l'oeuvre
Immense du progres et concourt a la réalisation des lois supérieures.

Et plus l'esprit se purifie, plus intense, plus ardent devient en lui le
besoin d'aimer, d'attirer dans sa lumiére et son bonheur, dans le séjour ou
la douleur est inconnue, tout ce qui souffre, tout ce qui lutte et s'agite
dans les bas-fonds de I'existence immortelle. Lorsqu'un de ces esprits
adopte un de ses freres inférieurs, devient son protecteur, avec quelle
sollicitude affectueuse il soutient ses pas, avec quelle joie il voit ses
progres, avec quelle amertume il constate les chutes qu'il n'a pu
prévenir ! Tel I'enfant, descendu du berceau, essaye ses premiers pas
sous le regard attendri de sa mere, tel l'esprit assisté s'essaye aux
combats de la vie sous I'égide invisible de son guide spirituel.

Nous avons tous un de ces genies tutélaires, qui nous inspire et nous
dirige aux heures difficiles. De la la poétique légende chrétienne de
I'ange gardien. Il n'est pas de pensée plus douce et plus consolante.
Savoir gu'un ami fidele nous est acquis, toujours disposé a nous secourir,
de prés comme de loin, a nous influencer a de grandes distances, comme
a se tenir pres de nous dans I'épreuve, nous conseillant par Il'intuition,
nous réchauffant de son amour, c'est la une source inappréciable de force
morale. La pensée que des témoins bienveillants et invisibles voient
toutes nos actions, s'en attristent ou s'en réjouissent, est bien faite aussi
pour nous inspirer plus de sagesse et de circonspection.

C'est par cette protection occulte que se fortifient les liens de solidarité
qui unissent le monde céleste a la terre, I'esprit affranchi a I'nomme,
esprit emprisonné dans la chair. Par cette assistance continue se créent,
de part et d'autre, les sympathies profondes, les amitiés durables et
désintéressées. L'amour qui anime l'esprit élevé s'étend de proche en



LA VIE SUPERIEURE 169

proche a tous les étres, tout en se reportant sans cesse vers Dieu, pere des
ames, foyer de toutes les puissances affectives.

*

* *

Nous avons parlé de hiérarchie. Il est, en effet, une hiérarchie des
esprits, mais les qualités acquises par le travail et la souffrance en sont la
seule base et la raison d'étre. Nous savons que tous les esprits sont egaux
en principe, différents seulement au point de vue de l'avancement et
destinés aux mémes fins. Les degrés de la hiérarchie spirituelle
commencent au sein de la vie inférieure et se prolongent vers des
hauteurs inaccessibles a nos conceptions actuelles. C'est un
échelonnement inexprimable de puissances, de lumieres, de vertus,
grandissant de la base au sommet - s'il est un sommet. - C'est la spirale
du progres, se déroulant a I'infini.

Trois grandes phases la partagent : vie matérielle, vie spirituelle, vie
celeste, se reflétant, réagissant I'une sur l'autre et formant un tout qui
constitue le champ d'évolution des étres, I'échelle de Jacob de la légende.
Sur cette échelle immense, tous les étres sont unis par des liens
invisibles. Chacun est soutenu, attiré par un esprit plus éleve que lui. Les
ames supérieures qui se manifestent aux humains nous semblent douées
de qualités sublimes, et cependant elles affirment l'existence d'étres
placés aussi haut au-dessus d'elles qu'elles le sont au-dessus de nous. Les
innombrables degrés se succedent et se perdent dans des profondeurs
pleines de mystére.

La supériorité de I'esprit se reconnait a son vétement fluidique. C'est
comme une enveloppe tissée avec les qualités et les mérites acquis dans
la succession de ses existences. Terne et sombre pour I'ame inférieure, sa
blancheur augmente dans la proportion des progres réalisés et devient de
plus en plus pure. Déja brillante chez I'esprit élevé, elle donne aux ames
superieures un éclat insoutenable.

Tout esprit est un foyer de lumiere, d'une lumiére longtemps voilée,
comprimée, invisible, qui se développe avec la valeur morale, s‘accroit
lentement, augmente d'étendue et d'intensité. C'est d'abord comme un feu
caché sous la cendre et qui se révele par de faibles étincelles, puis par
une flamme timide, vacillante. Un jour, elle devient auréole, puis
s'active, s'étend, embrase I'esprit tout entier, qui resplendit comme un



170 APRES LA MORT

soleil, ou comme ces astres errants qui parcourent les abimes célestes en
laissant derriére eux une trainée lumineuse. Pour obtenir ce degré de
splendeur, il faut un ensemble de travaux, d'oeuvres fécondes, une
accumulation d'exigences, qui, a nous humains, semblerait I'éternite.

En s'élevant plus haut, vers des sommets que la pensée ne peut
mesurer sans vertige, n'arriverait-on pas a entrevoir par l'intuition ce
qu'est Dieu, @me de I'Univers, centre prodigieux de lumiere ? La vue
directe de Dieu, nous dit-on, n'est soutenable que pour les plus grands
Esprits. La lumiere divine exprime la gloire, la puissance, la majesté de
I'Eternel ; elle est la vision méme de la vérité. Mais peu d'ames peuvent
la contempler sans voiles. Pour en supporter I'éclat, il faut jouir d'une
pureté absolue.

La vie terrestre suspend les propriétés radiantes de I'esprit. Durant son
cours, la lumiere de I'dme est cachée sous la chair, semblable a un
flambeau brdlant solitaire an fond d'un sépulcre. Cependant, nous
pouvons en constater I'existence en nous. Nos bonnes actions, nos élans
généreux l'entretiennent et I'avivent. Une foule entiere peut ressentir la
chaleur communicative d'une ame enthousiaste. Dans nos moments
d'expansion, de charité, d'amour, nous sentons en nous-mémes comme
une flamme, comme un rayon émaner de notre étre. C'est cette lumiére
intérieure qui fait les orateurs, les héros, les apétres. C'est elle qui
entraine les auditoires, enthousiasme les peuples, leur fait réaliser de
grandes choses. Les forces spirituelles se révelent alors aux yeux de tous
et montrent ce qu'on peut obtenir des puissances psychiques, mises en
action par la passion du bien et du juste. La force de I'dme est supérieure
a toutes les puissances matérielles. Elle pourrait soulever un monde. Et
cette force est lumiere.

* *

Nous avons tenté de donner une idée de ce qu'est la vie céleste
définitive, en nous conformant a I'enseignement des Esprits. C'est le but
vers lequel évoluent toutes les ames, le milieu ou tous les réves de
bonheur se réalisent, ou les nobles aspirations sont satisfaites, ou les
esperances decgues, les affections refoulées, les élans comprimes par la
vie matérielle s'épanouissent en liberté. La, les sympathies, les
tendresses, les pures attractions se rejoignent, s‘unissent et se fondent en



LA VIE SUPERIEURE 171

un immense amour, qui embrase tous les étres et les fait vivre dans une
communion perpétuelle, au sein de la grande harmonie.

Toutefois, pour atteindre ces hauteurs presque divines, il faut avoir
abandonne, sur les pentes qui y conduisent, les appétits, les passions, les
désirs; il faut avoir été déchiré par les ronces, purifié par I'eau
descendue des glaciers. Il faut avoir conquis la douceur, la résignation,
la foi, appris a souffrir sans murmures, a pleurer en silence, a dédaigner
les biens et les joies éphémeres du monde, a mettre tout son coeur dans
les biens qui ne passent jamais. Il faut avoir laissé dans les sépultures
terrestres bien des dépouilles déformées par la douleur, avoir enduré
bien des privations, supporté sans se plaindre I'humiliation, le mépris,
senti la morsure du mal, le poids de I'isolement et de la tristesse. Il faut
avoir vidé bien des fois le calice profond et amer. Car seule la
souffrance, en développant les forces viriles de I'ame, la trempe pour la
lutte et I'ascension, I'épure, la mdrit, I'éléve, lui ouvre les portes de la vie
bienheureuse.

Esprit immortel, esprit incarné ou libre, si tu veux parcourir
rapidement la chaine magnifiqgue des mondes, gagner les régions
etherées, rejette loin de toi tout ce qui alourdit tes pas et entrave ton
essor. Rends a la terre tout ce qui vient de la terre, et n'aspire qu'aux
trésors éternels ; travaille, prie, console, soutiens, aime, oh ! aime jusqu'a
I'immolation ! Accomplis ton devoir, méme au prix du sacrifice et de la

/////

XXXVI. - LES ESPRITS INFERIEURS.

L'esprit pur porte en lui sa lumiére et son bonheur ; ils le suivent
partout ; ils font partie intégrante de son étre. De méme, I'esprit coupable
traine avec lui sa nuit, son chatiment, son opprobre. Les souffrances des
ames perverses, pour n'étre pas matérielles, n'en sont pas moins vives.
L'enfer n'est qu'un lieu chimerique, un produit de Il'imagination, un
epouvantail peut-étre nécessaire pour en imposer aux peuples enfants,
mais qui n'a rien de réel. Tout autre est I'enseignement des Esprits au
sujet des tourments de la vie future ; I'nypothese n'y a aucune part.

Ces souffrances, en effet, ceux-la mémes qui les endurent viennent
nous les décrire, comme d'autres viennent nous deépeindre leur
ravissement. Elles ne sont pas imposées par une volonté arbitraire. Nulle



172 APRES LA MORT

sentence n'est prononcée. L'esprit subit les consequences naturelles de
ses actes, qui retombent sur lui, le glorifient ou lI'accablent. L'étre souffre
dans la vie d'outre-tombe, non seulement du mal qu'il a fait, mais aussi
de son inaction et de sa faiblesse. En un mot, cette vie est son oeuvre ;
elle est telle qu'il I'a faconnée de ses propres mains. La souffrance est
inhérente a I'état d'imperfection ; elle s'atténue avec le progres ; elle
disparait quand l'esprit a vaincu la matiére.

Le chatiment de I'esprit mauvais se poursuit, non seulement dans la vie
spirituelle, mais aussi dans les incarnations successives qui l'entrainent
sur des mondes inférieurs, ou l'existence est précaire, ou la douleur régne
en souveraine. Ce sont de tels mondes qui pourraient étre qualifiés
d'enfer. La terre, a certains points de vue, doit étre rangée parmi eux.
Autour de ces globes, bagnes roulant dans I'étendue, flottent les sombres
Iégions des Esprits imparfaits, attendant I'heure de la réincarnation.

Nous avons vu combien est pénible, prolongee, pleine de trouble et
d'angoisse, la phase du dégagement corporel pour l'esprit livré aux
passions. L'illusion de la vie terrestre se poursuit en lui pendant des
années. Incapable de se rendre compte de son état et de rompre les liens
qui I'enchainent, n'ayant jamais élevé son intelligence et son coeur au-
delda du cercle étroit de son existence, il continue a vivre comme il le
faisait avant la mort, asservi a ses habitudes, a ses penchants, s'indignant
de ce que ses proches ne semblent plus le voir ni I'entendre, errant, triste,
sans but, sans espoir, dans les lieux qui lui sont familiers. Ce sont la ces
ames en peine dont on a soupconné longtemps la présence en certaines
demeures, et dont la réalité est établie chaque jour par de nombreuses et
bruyantes manifestations.

La situation de I'esprit apres la mort résulte uniquement des aspirations
et des godts qu'il a développés en lui. C'est toujours I'inexorable loi de la
semence et de la récolte. Celui qui a mis toutes ses joies, tout son
bonheur dans les choses de ce monde, dans les biens de la terre, souffre
cruellement des qu'il en est privée. Chagque passion porte sa punition en
elle-méme. L'esprit qui n'a pas su s'affranchir des appétits grossiers, des
désirs brutaux, devient leur jouet, leur esclave. Son supplice est d'étre
tourmenté par eux sans pouvoir leur donner satisfaction.

Poignante est la désolation de I'avare qui voit se disperser l'or et les
biens amasses par ses soins. Il y reste attaché malgré tout, en proie a une
terrible anxiété, livré aux transports d'une fureur indicible.



LES ESPRITS INFERIEURS 173

Aussi digne de pitié est la situation des puissants orgueilleux, de ceux
qui ont abuse de leur fortune et de leurs titres, ne songeant qu'a la gloire
et au bien-étre, méprisant les petits, opprimant les faibles. Pour eux, il
n'est plus de courtisans serviles, plus de serviteurs empresses, ni
demeures, ni costumes somptueux. Dépouillés de tout ce qui faisait leur
grandeur terrestre, la solitude et le denuement les attendent dans I'espace.

Plus effrayante encore est la condition des esprits cruels et rapaces,
des criminels de tout rang, de ceux qui ont fait couler le sang ou foulé
aux pieds la justice. Les plaintes, les malédictions de leurs victimes
retentissent a leurs oreilles pendant un temps qui leur semble I'éternité.
Des ombres ironiques et menagantes les entourent, les poursuivent sans
relache. Il n'est pas pour eux de retraite assez profonde, assez cachee, et
c'est en vain qu'ils cherchent le repos et l'oubli. L'entrée dans une vie
obscure, la misere, I'abaissement, I'esclavage peuvent seuls atténuer leurs
Mmaux.

Rien n'égale la honte, la terreur de I'dme qui voit se dresser sans cesse
devant elle des existences coupables, des scenes de meurtre et de
spoliation ; elle se sent comme mise & nu, percée a jour par une lumiére
qui fait revivre ses actes les plus secrets. Le souvenir, cet ardent
aiguillon, la brdle et la déchire. Quand on connait cette souffrance, on
comprend et on bénit la prévoyance divine qui nous I'épargne pendant la
vie terrestre et nous donne ainsi, avec le calme d'esprit, une plus grande
liberté d'action pour travailler a notre perfectionnement.

Les égoistes, les hommes exclusivement préoccupés de leurs plaisirs
et de leurs intéréts, se préparent ainsi un pénible avenir. N'ayant aimé
qu'eux-mémes, n‘ayant aidé, consolé, soulagé personne, ils ne trouvent, a
leur tour, ni sympathie, ni secours dans cette vie nouvelle. Isolés,
délaisses, ils voient s'écouler le temps, monotone et lent. Un morne
ennui les étreint. Le regret des heures perdues, de I'existence gaspillée, la
haine des intéréts misérables qui les absorbaient, tout cela les ronge, les
dévore. lls souffrent, ils errent, jusqu'a ce qu'une pensee charitable
vienne a eux et luise dans leur nuit comme un rayon d'espérance, jusqu'a
ce que, sur les conseils d'un esprit bienveillant et eclairé, ils rompent par
leur volonté le réseau fluidique qui les enserre et se décident a entrer
dans une voie meilleure.



174 APRES LA MORT

La situation des suicidés a beaucoup d'analogie avec celle des
criminels ; elle est parfois plus mauvaise encore. Le suicide est une
lacheté, un crime, et les consequences en sont terribles.

Selon I'expression d'un esprit, le suicidé ne fuit la souffrance que pour
trouver la torture. Chacun de nous a des devoirs, une mission a remplir
sur terre, des épreuves a supporter pour son propre bien et son élévation.
Chercher a s'y soustraire, a se libérer des maux terrestres avant le terme
marque, c'est violer la loi naturelle, et chaque violation de cette loi
amene pour le coupable une réaction violente.

Le suicide ne délivre pas des souffrances physiques. L'esprit reste lié a
ce corps charnel qu'il croyait détruire; il subit lentement toutes les
phases de la décomposition, et les sensations douloureuses se multiplient
en lui, au lieu de diminuer. Loin d'abréger son épreuve, il la prolonge
indéfiniment ; son malaise, son trouble persistent longtemps apres la
destruction de I'enveloppe matérielle. Il lui faudra de nouveau affronter
les épreuves auxquelles il croyait échapper par la mort et que son passé
avait fait naitre. Il devra les supporter dans de pires conditions, refaire
pas a pas le chemin parsemé d'obstacles et, pour cela, subir une
incarnation plus pénible encore que celle qu'il a voulu fuir.

Les souffrances des suppliciés apres leur exécution sont
épouvantables, et les descriptions qu'en donnent certains meurtriers
célébres pourraient émouvoir les coeurs les plus fermes, en montrant a la
justice humaine les tristes effets de la peine de mort. La plupart de ces
malheureux sont en proie a une surexcitation aigué, a d'atroces
sensations qui les rendent furieux. L'horreur de leurs crimes, les regards
de leurs victimes, qui semblent les poursuivre et les transpercer comme
un glaive, des hallucinations et des réves affreux, tel est le sort qui les
attend. La plupart, pour trouver un dérivatif a leurs maux, se rejettent sur
les incarnés aux tendances similaires et les poussent dans la voie du
crime. D'autres, dévorés par le remords comme par un feu inextinguible,
cherchent sans tréve, un refuge introuvable. Sous leurs pas, autour d'eux,
partout, ils croient voir des cadavres, des figures menacantes et des
mares de sang.

Les esprits mauvais, sur lesquels retombe lourdement le poids de leurs
fautes, sont dans I'impossibilité de prévoir lI'avenir. lls ne savent rien des
lois supérieures. Les fluides dont ils sont enveloppés s'opposent a toute
relation avec les esprits elevés, qui voudraient les arracher a leurs



LES ESPRITS INFERIEURS 175

penchants, mais ne le peuvent, en raison de la nature grossiere, presque
matérielle de ces esprits et du champ restreint de leurs perceptions. Il en
résulte chez eux une ignorance compléte de leur sort et une tendance a
croire éternelles les souffrances qu'ils endurent. Aussi, certains d'entre
eux, encore imbus de préjugés catholiques, se croient et se disent en
enfer. Dévorés par la jalousie et la haine, afin de se distraire de leurs
soucis, beaucoup recherchent les hommes faibles et portés au mal. lls
s'acharnent apres eux, leur soufflent de funestes inspirations ; mais, peu
a peu, de ces nouveaux exces decoulent de nouvelles souffrances. La
réaction du mal causé les enserre dans un réseau de fluides plus sombres.
Les ténebres se font plus completes, un cercle étroit se forme, et la
réincarnation, pénible, douloureuse, se dresse devant eux.

Plus calmes sont ceux que le repentir a touchés, qui, résignes, voient
venir le temps des épreuves et sont résolus a satisfaire a I'éternelle
justice. Le remords, comme une péle lueur, éclaire leur ame d'un jour
vague, et permet aux bons esprits de se glisser jusqu'a eux, pour leur
prodiguer des encouragements et des conseils.

XXXVII. - L'ENFER ET LES DEMONS.

S'appuyant sur les cas d'obsession, sur les manifestations bruyantes
des esprits légers et moqueurs, I'Eglise a cru devoir attribuer aux démons
tous les phénomeénes du spiritisme et les condamner comme inutiles ou
dangereux. Avant de repousser cette interprétation, il convient d'abord
de rappeler que le catholicisme a accueilli de méme fagon toutes les
grandes découvertes, tous les progrés considérables qui ont marque les
étapes de I'histoire. Il n'est guere de conquétes scientifiques qui n'aient
eté considérées comme oeuvres diaboliques.

Le monde invisible, avons-nous dit, est la doublure de I'humanité. Les
esprits ne sont que les ames, plus ou moins parfaites, des hommes
désincarnés, et nos rapports avec eux doivent étre réglés avec autant de
réserve et de prudence que nos relations avec nos semblables.

Ne voir dans le spiritisme gque les manifestations des esprits inférieurs
equivaut a n'envisager que le mal dans I'humanité. Les enseignements
des Esprits ont eclairé le chemin de la vie, résolu les obscurs problémes
de l'avenir, fortifié la foi chancelante, rétabli la justice sur ses bases
inébranlables. Grace a eux, une foule d'incrédules et d'athées ont été



176 APRES LA MORT

ramenés a la croyance en Dieu et en l'immortalité ; des hommes
ignorants et vicieux sont revenus par milliers au bien et a la vérité. Est-
ce donc la l'oeuvre du démon, et Satan, s'il existait, serait-il assez
aveugle pour travailler au détriment de ses intéréts ?

Il suffit de quelque clairvoyance pour distinguer la nature des esprits
et faire, dans nos rapports avec eux, la part de ce qui doit étre rejeté ou
conserve. Jésus l'a dit : « On reconnait l'arbre a ses fruits ! » Le langage
et les instructions des esprits élevés sont toujours empreints de dignite,
de sagesse et de charitée. lls ne visent que le progres moral de I'homme et
se desintéressent de tout ce qui est matériel. Les communications des
esprits inférieurs péechent par les défauts contraires. Elles fourmillent de
contradictions et traitent généralement de sujets vulgaires, sans portée
morale. Les esprits légers ou inférieurs se livrent de préférence aux
manifestations physiques.

Le spiritisme apporte a I'hnumanité un enseignement proportionné a ses
besoins. Il vient rétablir dans sa pureté primitive, expliquer, compléter la
doctrine de I'Evangile, I'arracher a l'esprit de spéculation, aux intéréts de
caste, lui rendre son role véritable et son influence sur les ames.

La religion chrétienne s'est altérée a la suite des ages, et, aujourd'hui,
elle n'exerce plus qu'une action affaiblie, insuffisante, sur les moeurs et
les caractéres. Or, la tache dévolue au Christianisme, le Spiritisme vient
la reprendre et la poursuivre. C'est aux esprits invisibles qu'échoit la
mission de rétablir toutes choses, de pénétrer dans les milieux les plus
humbles comme les plus orgueilleux, et, en foule innombrable, de
travailler a la régénération des sociétés humaines. La théorie des démons
et de I'enfer éternel ne peut plus étre invoquée par aucun homme sensé.
Satan n'est qu'un mythe. Nulle créature n'est vouée éternellement au mal.

XXXVIIIL. - ACTION DE L'THOMME SUR LES ESPRITS
MALHEUREUX.

Notre indifférence a l'endroit des manifestions spirites ne nous
priverait pas seulement de la connaissance de l'avenir d'outre-tombe ;
elle nous Oterait en méme temps la possibilité d'agir sur les esprits
malheureux, d'adoucir leur sort, en leur rendant plus aisée la réparation
des fautes commises. Les esprits arriérés, ayant plus d'affinité avec les
hommes qu'avec les esprits purs, en raison de leur constitution fluidique



ACTION DE L'HOMME 177

encore grossiere, sont par cela méme plus accessibles a notre influence.
En entrant en communication avec eux, nous pouvons remplir une
généreuse mission, les instruire, les moraliser et, en méme temps,
ameéliorer, assainir le milieu fluidique dans lequel nous vivons tous. Les
esprits malheureux entendent notre appel et nos évocations. Nos pensees
sympathiques les enveloppent comme un courant électrique, les attirent a
nous, nous permettent de converser avec eux par l'intermédiaire des
médiums.

Il en est de méme pour toute ame qui quitte ce monde. Nos évocations
éveillent I'attention des décédes et facilitent leur dégagement corporel.
Nos prieres ardentes, semblables a des jets lumineux ou a des vibrations
harmonieuses, les éclairent et dilatent leur étre. Il leur est doux de penser
qu'ils ne sont pas abandonnés a eux-mémes dans I'immensité, qu'il est
encore sur la terre des étres qui s'intéressent a leur sort et désirent leur
bonheur. Quoique celui-ci ne puisse, en aucun cas, étre obtenu par ces
prieres, elles n'en sont pas moins salutaires pour I'esprit, qu'elles
arrachent au désespoir et a qui elles donnent les forces fluidiques
nécessaires pour lutter contre les influences pernicieuses et sortir de leur
milieu.

Il ne faut pas se dissimuler cependant que les relations avec les esprits
inférieurs exigent une certaine slreté de vues, du tact et de la fermeté.
Tous les hommes ne seraient pas aptes a tirer de ces relations les bons
effets qu'on en peut attendre. Il faut posséder une véritable supériorité
morale pour dominer ces esprits, réprimer leurs écarts et les diriger dans
la voie du bien. Cette supériorité ne s'acquiert que par une vie exempte
de passions matérielles. Dans ce cas, les fluides épurés de I'évocateur
commandent aisément aux fluides des esprits arriérés.

Il faut, en outre, une connaissance pratique du monde invisible, afin de
pouvoir se guider sirement au milieu des contradictions et des erreurs
dont fourmillent les communications des esprits Iégers. En raison de leur
nature imparfaite, ceux-ci ne possedent que des connaissances tres
restreintes. Ils voient et jugent les choses différemment. Beaucoup
conservent leurs opinions et leurs préjugés de la terre. La sagesse et la
clairvoyance sont donc indispensables pour se diriger a travers ce
dedale.

L'étude des phénomeénes spirites et les rapports avec le monde
invisible présentent bien des difficultés, parfois méme des dangers a



178 APRES LA MORT

I'nomme ignorant et frivole qui se soucierait peu du coté moral de la
question. Celui qui, négligeant d'étudier la science et la philosophie des
Esprits, pénétre brusquement dans le domaine de l'invisible et se livre
sans réserve aux manifestations, celui-la se trouve dés I'abord en contact
avec des milliers d'étres dont il n'a aucun moyen de contrbler les
agissements ni les dires.

Son ignorance le livre désarmé a leur influence, car sa volonté
vacillante, indécise, ne saurait résister aux suggestions auxquelles il est
en Dbutte. Faible et passionné, son imperfection attire des esprits
semblables a lui, qui l'assiégent et ne se feront nul scrupule de le
tromper. Ne sachant rien des lois de I'occulte, isolé au seuil d'un monde
ou I'hallucination et la réalité se confondent, il aura tout a craindre : le
mensonge, l'ironie, I'obsession.

La part des Esprits inférieurs dans les manifestations spirites a été
considérable au début et avait sa raison d'étre. Dans un milieu matériel
comme le n6tre, des manifestations bruyantes, des phénomenes d'ordre
physique, pouvaient seuls frapper les hommes, les arracher a leur
indifférence pour tout ce qui ne touche pas leurs intéréts immediats.
C'est ce qui justifie le role des tables tournantes, des coups frappés, des
maisons hantées, etc. Ces phénomenes vulgaires, produits par des esprits
encore soumis a l'influence de la matiere, étaient appropriés aux
exigences de la cause et a I'état mental de ceux dont on voulait éveiller
I'attention. On ne saurait les attribuer aux esprits supérieurs, qui ne se
sont manifestés qu'ultérieurement et par des procédés moins grossiers,
surtout a I'aide des médiums écrivains, auditifs, a incorporation, etc.

Apres les faits matériels, qui s'adressaient aux sens, les esprits ont
parlé a l'intelligence, au sentiment et a la raison. Ce perfectionnement
graduel des moyens de communication montre I'étendue des ressources
dont disposent les puissances invisibles, et quelles combinaisons variees
et profondes elles savent mettre en jeu, pour stimuler I'nomme dans le
chemin du progres et la connaissance de ses destinées.

XXXIX. - JUSTICE, SOLIDARITE, RESPONSABILITE.

Tout s'enchaine et se lie dans I'univers, au moral comme au physique,
nous disent les Esprits. Dans l'ordre des faits, du plus simple au plus
complexe, tout est réglé par une loi; chaque effet se rapporte a une



JUSTICE, SOLIDARITE, RESPONSABILITE 179

cause, et chaque cause engendre un effet identique a elle-méme. De I3,
dans le domaine moral, le principe de justice, la sanction du bien et du
mal, la loi distributive qui rend a chacun selon ses oeuvres. Comme les
nuées formées par la vaporisation solaire retombent fatalement en pluie
sur le sol, de méme les conséquences des actes accomplis retombent sur
leurs auteurs. Chacun de ces actes, chacune des volitions de notre
pensée, suivant la force d'impulsion qui lui est imprimée, accomplit son
evolution pour revenir avec ses effets, bons ou mauvais, vers la source
qui les a produits.

Ainsi les peines et les récompenses se répartissent sur les individus par
le jeu naturel des choses. Le mal comme le bien, tout revient a son point
de départ. Il est des fautes qui produisent leurs effets dans le cours méme
de la vie terrestre. Il en est d'autres, plus graves, dont les conséquences
se font sentir seulement dans la vie spirituelle et parfois méme dans les
incarnations ultérieures.

La peine du talion n'a rien d'absolu. Il n'en est pas moins vrai que les
passions et les méfaits de I'homme amenent des résultats toujours
identiques, auxquels il ne saurait se soustraire. L'orgueilleux se prépare
un avenir dhumiliation; I'égoiste crée autour de lui le vide et
I'indifférence, et de dures privations attendent les sensuels. La est la
punition inévitable, le remede efficace qui guérira le mal dans sa cause,
sans gu'aucun étre ait a se constituer le bourreau de ses semblables.

Le repentir, un ardent appel a la miséricorde divine, en nous mettant
en communication avec les puissances supeérieures, peuvent nous
procurer la force nécessaire pour parcourir la voie douloureuse, le
chemin d'épreuves que notre passé nous trace ; mais, en dehors de
I'expiation, rien ne saurait effacer nos fautes. La souffrance, cette grande
éducatrice, peut seule nous réhabiliter.

La loi de justice n'est donc que le fonctionnement de I'ordre moral
universel, et les peines, les chatiments représentent la réaction de la
nature outragée et violentée dans ses principes éternels. Les forces de
I'univers sont solidaires, se répercutent et vibrent a l'unisson. Toute
puissance morale réagit sur celui qui la viole, proportionnellement a son
mode d'action. Dieu ne frappe personne. Il laisse au temps le soin de
faire découler les effets de leur cause.

L'homme est donc son propre justicier, car, suivant l'usage et I'abus
qu'il fait de sa liberté, il se rend heureux ou malheureux. Le résultat de



180 APRES LA MORT

ses actes se fait parfois attendre. Nous voyons en ce monde des
coupables béillonner leur conscience, se rire des lois, vivre et mourir
honorés. Par contre, que d'’honnétes gens poursuivis par l'adversité et la
calomnie ! De la, la nécessité des vies a venir, au cours desquelles le
principe de justice trouve son application, et I'état moral de I'étre, son
équilibre. Sans ce complément nécessaire, I'existence actuelle n‘aurait
pas de sens, et presque tous nos actes seraient dépourvus de sanction.

En réalité, I'ignorance est le mal souverain, d'ou découlent tous les
autres maux. Si I'homme voyait distinctement la conséquence de ses
agissements, sa conduite serait differente. Connaissant la loi morale et
son application inéluctable, il ne chercherait pas plus a la violer qu'a
résister aux lois de la pesanteur ou de la gravitation.

*

* *

Ces apercus nouveaux viennent encore fortifier les liens qui nous
unissent aux membres de la grande famille des ames. Incarnées ou
désincarnées, toutes les ames sont soeurs. Enfantées par leur pere
commun qui est Dieu, elles poursuivent des destinées analogues. Tous
les esprits se doivent un mutuel secours. Tour a tour protéges et
protecteurs, ils s'entraident dans leur marche, et, par des services rendus,
par des épreuves supportées en commun, ils font éclore en eux ces
sentiments de fraternité et d'amour qui sont une des conditions de la vie
superieure, une des formes de la vie heureuse.

Les liens qui nous rattachent a nos fréres de I'espace nous unissent
plus étroitement encore aux habitants de la terre. Tous les hommes, du
plus sauvage au plus civilisé, sont des esprits semblables a nous par
I'origine et les fins. Dans leur ensemble, ils constituent une société, dont
tous les membres sont solidaires, ou chacun, en travaillant a son progres
personnel, doit participer au progres et au bien de tous. La loi de justice
n'étant que la resultante des actes, I'enchainement des effets et des causes
explique pourquoi tant de maux affligent I'numanité.

L'histoire de la terre n'est guere qu'un tissu de meurtres et d'iniquités.
Or, tous ces siecles ensanglantés, toutes ces existences de désordre se
réunissent dans le présent comme des affluents dans le lit d'un fleuve.
Les esprits qui composent la société actuelle sont les hommes



JUSTICE, SOLIDARITE, RESPONSABILITE 181

d'autrefois, revenant subir les conséquences de leurs vies antérieures,
avec les responsabilités qu'elles entrainent. Formée de tels éléments,
comment I'numanité pourrait-elle vivre heureuse ? Les générations sont
solidaires a travers les temps; les fumées de leurs passions les
enveloppent et les suivent jusqu'a épuration compléte. Cette
considération nous fait sentir plus vivement encore la nécessité
d'améliorer le milieu social, en éclairent nos semblables sur la cause de
Nos maux communs, en créant autour de nous, par des efforts collectifs,
une atmosphere plus saine et plus pure.

L'homme doit enfin apprendre a mesurer la portée de ses actes,
I'étendue de ses responsabilités, a secouer cette indifférence qui creuse le
gouffre des miséres sociales et empoisonne moralement cette terre ou il
lui faudra renaitre peut-étre bien des fois encore. Il faut qu'un souffle
nouveau passe sur les peuples et allume en eux ces convictions d'ou
sortent les volontés fermes, inébranlables. Il importe que tous le sachent
enfin : le regne du mal n'est pas éternel, la justice n'est pas un vain mot ;
elle seule gouverne les mondes, et, sous son niveau puissant, toutes les
ames se courbent dans la vie future, toutes les resistances, toutes les
rébellions se brisent.

De I'idée supérieure de justice découlent donc I'égalite, la solidarité et
la responsabilité des étres. Ces principes s'unissent et se fondent en un
tout, en une loi unique qui domine et régit I'univers : le progres dans la
liberté. Cette harmonie, cette coordination puissante des lois et des
choses ne donne-t-elle pas une idée autrement grande et consolante de la
vie et des destinées humaines, que les conceptions néantistes ? Dans
cette immensité ou I'équité apparait jusque dans les moindres détails, ou
pas un acte utile ne reste sans profit, pas une faute sans chatiment, pas
une souffrance sans compensation, I'étre se sent relié a tout ce qui Vit.
Travaillant pour lui et pour tous, il développe librement ses forces, il voit
s'augmenter ses lumieres, s'accroitre ses félicites.

Que I'on compare ces vues aux froides theories matérialistes, a cet
univers effrayant ou les étres s'agitent, souffrent et passent, sans liens,
sans but, sans espoir, parcourant leurs vies éphémeres comme de péles
ombres sorties du néant pour retomber dans la nuit et le silence éternels !
De ces conceptions, quelle est la plus capable de soutenir I'nomme dans
ses douleurs, de tremper son caractere, de I'entrainer vers les hauts
sommets !



XL. - LIBRE ARBITRE ET PROVIDENCE.

La question du libre arbitre est une de celles qui ont le plus préoccupé
les philosophes et les théologiens. Concilier la volonté, la liberte de
I'nomme avec le jeu des lois naturelles et la volonté divine, a paru
d'autant plus difficile que la fatalité aveugle semblait peser, aux yeux
d'un grand nombre, sur la destinée humaine. L'enseignement des Esprits
a élucidé le probleme. La fatalité apparente qui séme de maux le chemin
de la vie, n'est que la conséquence de notre passé, I'effet revenant vers sa
cause ; c'est I'accomplissement du programme accepté par nous avant de
renaitre, suivant les conseils de nos guides spirituels, pour notre plus
grand bien et notre élévation.

Dans les couches inférieures de la création, I'étre s'ignore encore.
L'instinct seul et la nécessité le conduisent, et ce n'est que dans les types
plus évolues qu'apparaissent, comme une aube palissante, les premiers
rudiments des facultés. Dans I'humanité, I'ame est parvenue a la liberté
morale. Son jugement, sa conscience se développent de plus en plus, a
mesure qu'elle parcourt son immense carriére. Placée entre le bien et le
mal, elle compare et choisit librement. Eclairée par ses déceptions et ses
maux, c'est au sein des épreuves que son expérience se forme, que sa
force morale se trempe.

L'ame humaine, douée de conscience et de liberté, ne peut tomber dans
la vie inférieure. Ses incarnations se succedent jusqu'a ce qu'elle ait
acquis ces trois biens impérissables, but de ses longs travaux : la sagesse,
la science et I'amour. Leur possession l'affranchit pour toujours des
renaissances et de la mort et lui ouvre l'accés de la vie céleste.

Par l'usage de son libre arbitre, I'ame fixe ses destinées, prépare ses
joies ou ses douleurs. Mais jamais, au cours de sa marche, dans I'épreuve
amere comme au sein de l'ardente lutte passionnelle, jamais les secours
d'en haut ne lui sont refusés. Pour peu qu'elle ne s'abandonne pas elle-
méme, si indigne qu'elle paraisse, des que se réveille sa volonté de
gagner la voie droite, la voie sacrée, la Providence lui procure aide et
soutien.

La Providence, c'est I'Esprit supérieur, c'est l'ange veillant sur
I'infortune, c'est le consolateur invisible, dont les fluides vivifiants
soutiennent les coeurs accablés ; c'est le phare allumé dans la nuit pour



LIBRE ARBITRE ET PROVIDENCE 183

le salut de ceux qui errent sur la mer orageuse de la vie. La Providence,
c'est encore, c'est surtout l'amour divin se déversant a flots sur sa
créature. Et quelle sollicitude, quelle prévoyance dans cet amour ! N'est-
ce pas pour I'ame seule, pour servir de cadre a sa vie, de théatre a ses
progres, qu'elle a suspendu les mondes dans I'espace, allumé les soleils,
formé les continents et les mers ? Pour I'dme seule, ce grand oeuvre
s'accomplit, les forces naturelles se combinent, les univers éclosent au
sein des nebuleuses.

L'ame est créée pour le bonheur ; mais ce bonheur, pour I'apprécier a
sa valeur, pour en connaitre le prix, elle doit le conquérir elle-méme et,
pour cela, développer librement les puissances qui sont en elle. Sa liberté
d'action et sa responsabilité croissent avec son elévation ; car, plus elle
s'éclaire, plus elle peut et doit conformer le jeu de ses forces
personnelles aux lois qui régissent l'univers.

La liberté de I'étre s'exerce donc dans un cercle limité, d'un cote, par
les exigences de la loi naturelle, qui ne peut souffrir aucune atteinte,
aucun déerangement a l'ordre du monde ; de l'autre, par son propre passe,
dont les conséquences rejaillissent sur lui a travers les temps jusqu'a
réparation complete. En aucun cas, I'exercice de la liberté humaine ne
peut entraver I'exécution des plans divins ; sans cela, I'ordre des choses
serait a chaque instant trouble. Au-dessus de nos vues bornées et
changeantes, lI'ordre immuable de l'univers se maintient et se poursuit.
Nous sommes presque toujours mauvais juges de ce qui est pour nous le
véritable bien ; et si I'ordre naturel des choses devait se plier a nos désirs,
quelles perturbations effroyables n'en résulterait-il pas ?

Le premier usage que I'nomme ferait d'une liberté absolue serait
d'écarter de lui toutes les causes de souffrance et de s'assurer des ici-bas
une vie de félicités. Or, s'il est des maux que l'intelligence humaine a le
devoir et les moyens de conjurer et de détruire, - par exemple, ceux qui
proviennent du milieu terrestre, - il en est d'autres, inhérents a notre
nature morale, que la douleur et la compression peuvent seules dompter
et vaincre ; tels sont nos vices. Dans ce cas, la douleur devient une école
ou plutdt un remede indispensable, et les épreuves subies ne sont qu'une
répartition équitable de l'infaillible justice. C'est donc notre ignorance
des fins voulues de Dieu qui nous fait récriminer contre l'ordre du
monde et ses lois. Si nous les critiquons, c'est parce que nous en
ignorons les ressorts cachés.



184 APRES LA MORT

La destinée est la résultante, a travers nos vies successives, de nos
actes et de nos libres résolutions. Plus éclairés, a I'état d'esprits, sur nos
imperfections, préoccupés des moyens de les atténuer, nous acceptons la
vie matérielle sous la forme et dans les conditions qui nous paraissent
propres a réaliser ce but.

Les phénoménes de I'hypnotisme et de la suggestion mentale
expliqguent ce qui se passe, en pareil cas, sous l'influence de nos
protecteurs spirituels. Dans I'état de somnambulisme, I'dme, sous la
suggestion du magnetiseur, s'engage a accomplir tel ou tel acte dans un
temps donné. Revenue a I'état de veille, sans avoir conservé aucun
souvenir apparent de cette promesse, elle I'exécute de point en point. De
méme, I'homme ne parait pas avoir gardé la mémoire des résolutions
prises avant de renaitre ; mais, vienne I'heure, il court au-devant des
événements prévus et y participe dans la mesure nécessaire a son
avancement ou a l'exécution de l'inéluctable loi.

XLI. - REINCARNATION.

Nous ne terminerons pas cette étude de la vie dans l'espace sans
indiquer, d'une fagcon sommaire, d'apres quelles regles s'effectue la
réincarnation. Toutes les ames qui n'ont pu s'affranchir des influences
terrestres doivent renaitre en ce monde, pour y travailler a leur
amélioration ; c'est le cas de l'immense majorite. Comme les autres
phases de la vie des étres, la réincarnation est soumise a des lois : le
degré de pureté du périsprit, I'affinité moléculaire, qui déterminent le
classement des esprits dans l'espace, fixent aussi les conditions de la
réincarnation. Les semblables s'attirent. C'est en vertu de cette loi
d'attraction et d’harmonie, que les esprits du méme ordre, de caracteres et
de tendances analogues, se rapprochent, se suivent a travers leurs
multiples existences, s'incarnant ensemble et constituant des familles
homogenes.

Quand I'heure de se réincarner est venue, l'esprit se sent entrainé par
une force irrésistible, par une mystérieuse affinité, vers le milieu qui lui
convient. C'est la une heure d'angoisse, plus redoutable que celle de la
mort. En réalité, la mort n'est que la délivrance des liens charnels,
I'entrée dans une vie plus libre, plus intense. L'incarnation, au contraire,
est la perte de cette vie de liberté, un amoindrissement de soi-méme, le



REINCARNATION 185

passage des clairs espaces a la prison obscure, la descente dans un abime
de boue et de misere, ou I'étre sera soumis a des nécessités tyranniques et
sans nombre. C'est pourquoi le degodlt, I'épouvante, l'accablement
profond de l'esprit, au seuil de ce monde ténébreux, sont faciles a
concevoir : il est plus penible, plus douloureux de renaitre que de
mourir.

* *

La réincarnation se produit par un rapprochement gradué, par une
assimilation des molécules matérielles au périsprit, lequel se réduit, se
condense, s'alourdit progressivement, jusqu'a ce que, par une adjonction
suffisante de matiére, il constitue une enveloppe charnelle, un corps
humain.

Le périsprit joue ainsi le réle d'un moule fluide, élastique, qui préte sa
forme a la matiere. De la decoulent, en majeure partie, les conditions
physiologiques de la renaissance. Les qualités ou les défauts du moule
reparaissent dans le corps physique, qui n'est, dans la plupart des cas,
qu'une laide et grossiére copie du périsprit.

Des que commence l'assimilation moléculaire qui doit donner
naissance au corps, le trouble saisit I'esprit; une torpeur, une sorte
d'anéantissement I'envahissent peu a peu. Ses facultés se voilent I'une
apres l'autre, sa mémoire s'évanouit, sa conscience s'endort. L'esprit est
comme enseveli sous une épaisse chrysalide.

Eclose a la vie terrestre, I'ame devra, pendant une longue période,
préparer cet organisme nouveau, l'adapter aux fonctions nécessaires. Ce
n'est qu'apres vingt ou trente ans de tatonnements, d'efforts instinctifs,
qu'elle retrouvera l'usage de ses facultés, amoindries, il est vrai, par la
matiere, et pourra, avec plus de résolution, poursuivre la traversée
périlleuse de I'existence. L'homme peu éclairé pleure et se lamente sur
les tombes, ces issues ouvertes sur I'infini. Familiarisé avec les lois d'en-
haut, c'est aux berceaux qu'il réserverait sa pitié. Le vagissement de
I'enfant qui vient de naitre n'est-il pas comme la plainte de I'esprit devant
les tristes perspectives de la vie ?

Les lois inflexibles de la nature, ou plutot les effets résultant du passé
de I'étre, décident de sa réincarnation. L'esprit inférieur, ignorant de ces
lois, insouciant de son avenir, subit machinalement son sort et revient



186 APRES LA MORT

prendre sa place sur terre sous I'impulsion d'une force qu'il ne cherche
méme pas a connaitre. L'esprit avancé s'inspire des exemples qui
I'entourent dans la vie fluidique ; il recueille les avis de ses guides
spirituels, pése les conditions bonnes ou mauvaises de sa réapparition en
ce monde, prévoit les obstacles, les difficultés de la route, se trace un
programme et prend de fortes résolutions en vue de le réaliser. Il ne
redescend dans la chair qu'assuré de I'appui des invisibles, qui I'aideront
a accomplir sa tache nouvelle. Dans ce cas, l'esprit ne subit pas
exclusivement le poids de la fatalité. Son choix peut s'exercer dans de
certaines limites, de facon a accélérer sa marche.

C'est pourquoi l'esprit éclairé choisit de préférence une existence
laborieuse, une vie de lutte et d'abnégation. Il sait que, grace a elle, son
avancement sera plus rapide. La terre est le véritable purgatoire. Il faut
renaitre et souffrir pour se dépouiller de ses vices, pour effacer les fautes
ou les crimes du passé. De la, les infirmités cruelles, les longues et
douloureuses maladies, la perte de la raison.

L'abus des hautes facultés, l'orgueil, I'égoisme s'expient par la
renaissance en des organismes incomplets, en des corps difformes et
souffreteux. L'esprit accepte cette immolation passagere, parce qu'elle
est a ses yeux le prix de la réhabilitation, le seul moyen d'acquérir la
modestie, I'numilité ; il consent a se priver momentanément des talents,
des connaissances qui firent sa gloire, a descendre dans un corps
Impuissant, doué d'organes défectueux, a devenir un objet de risée ou de
pitié.

Respectons les idiots, les infirmes, les fous. Que la douleur soit sacree
pour nous ! Dans ces sépulcres de chair, un esprit veille et souffre, car,
dans sa personnalité intime, il a conscience de sa misére et de son
abjection. Craignons nous-mémes, par nos exces, de mériter leur sort.
Mais ces dons de l'intelligence, que I'dme abandonne pour s‘humilier,
elle les retrouvera a la mort ; car ils sont sa propriéte, son bien, et rien de
ce qu'elle a acquis par ses efforts ne peut se perdre ni s'amoindrir. Elle
les retrouvera et, avec eux, les qualités, les vertus nouvelles recueillies
dans le sacrifice, qui feront sa couronne de lumiere au sein des espaces.

Ainsi tout se paye, tout se rachéte. Les pensées, les désirs coupables,
ont leur contre-coup dans la vie fluidique ; mais les fautes accomplies
dans la chair doivent s'expier dans la chair. Toutes nos existences se
lient ; le bien et le mal se répercutent a travers les temps. Si des fourbes



REINCARNATION 187

et des méchants semblent terminer leur vie dans I'abondance et dans la
paix, sachons que I'neure de la justice sonnera, que les souffrances qu'ils
ont causées rejailliront sur eux.

Homme, résigne-toi donc et supporte avec courage les épreuves
inévitables, mais fécondes, qui effacent tes souillures et te préparent un
meilleur avenir ! Imite le laboureur qui va droit devant lui, courbé sous
I'ardent soleil ou mordu par la bise, et dont les sueurs arrosent le sol, le
sol fouillé, déchiré comme ton coeur par la dent de fer, mais d'ou sortira
la moisson dorée qui fera sa félicité.

Evite les défaillances qui te rameneraient sous le joug de la matiere et
peseraient sur tes vies futures. Sois bon et vertueux, afin de ne pas te
laisser ressaisir par le redoutable engrenage du mal et de ses
conséquences. Fuis les joies avilissantes, les discordes, les vaines
agitations de la foule. Ce n'est pas dans les discussions stériles, les
rivalités, la convoitise des honneurs et des biens, que tu trouveras la
sagesse, le contentement de toi-méme ; c'est dans le travail et la pratique
de la charité ; c'est dans la méditation solitaire, dans I'étude recueillie, en
face de ta propre conscience et de la nature, ce livre admirable qui porte
la signature de Dieu.




188 APRES LA MORT

CINQUIEME PARTIE

LE DROIT CHEMIN.

XLII. - LA VIE MORALE.

Tout étre humain porte, gravés en lui, dans sa conscience, dans sa
raison, les rudiments de la loi morale. Cette loi recoit dans ce monde
méme un commencement de sanction. Une bonne action procure a son
auteur une satisfaction intime, une sorte de dilatation, d'épanouissement
de I'dme : nos fautes, par contre, amenent souvent a leur suite amertume
et regrets. Cependant, cette sanction, si variable suivant les individus, est
trop vague, trop insuffisante, au point de vue de I'absolue justice. C'est
pourquoi les religions ont placé dans la vie future, dans les peines et les
récompenses gu'elle nous réserve, la sanction capitale de nos actes. Or,
leurs données, manquant de base positive, sont mises en doute par le
plus grand nombre. Aprés avoir exercé une influence sérieuse sur les
sociétés du moyen age, elles ne suffisent plus désormais a écarter
I'nomme des voies de la sensualite.

Avant le drame du Golgotha, Jésus avait annonce aux hommes un
autre consolateur, I'Esprit de vérité, qui devait rétablir et compléter son
enseignement. Cet Esprit de veérite est venu et a parlé a la terre ; partout
il a fait entendre sa voix.

Dix-huit siécles aprés la mort du Christ, la liberté de parole et de
pensée s'étant répandue sur le monde, la science ayant sondé les cieux,
I'intelligence humaine s'étant développée, I'heure a été jugée favorable.
Les Esprits sont venus en foule enseigner a leurs freres de la terre la loi
du progrés infini et réaliser la promesse de Jésus en rétablissant sa
doctrine, en commentant ses paroles.

Le spiritisme nous donne la clef de I'Evangile. Il en explique le sens
obscur ou caché; il nous apporte la morale supérieure, la morale
définitive, dont la grandeur et la beauté révelent I'origine surhumaine.



LA VIE MORALE 189

Afin que la vérité se répande a la fois sur tous les peuples, afin que nul
ne puisse la dénaturer ou la détruire, ce n'est plus un homme, ce n'est
plus un groupe d'apdtres qui est chargé de la faire connaitre a I'numanité.
Les voix des Esprits la proclament sur tous les points du monde civilisé,
et, grace a ce caractere universel et permanent, cette révélation défie
toutes les hostilites, toutes les inquisitions. On peut supprimer
I'enseignement d'un homme, falsifier, annihiler ses oeuvres ; mais qui
peut atteindre et repousser les habitants de I'espace ? Ils savent déjouer
tous les mauvais vouloirs et porter la précieuse semence jusque dans les
régions les plus reculées. De la vient la puissance, la rapidité d'extension
du spiritisme, sa supeériorité sur toutes les doctrines qui l'ont precedé et
ont préparé son avenement.

C'est donc sur les téemoignages de milliers d'ames, venant en tous
lieux, par l'intermédiaire des médiums, décrire la vie d'outre-tombe,
dépeindre leurs propres sensations, leurs joies, leurs douleurs, que
s'édifie la morale spirite.

La morale indépendante, celle que les matérialistes ont tenté d'édifier,
vacille a tous les vents, faute de base solide. La morale des Eglises a
surtout recours a la peur, a la crainte des chéatiments infernaux ;
sentiment faux, qui nous abaisse et nous amoindrit. La philosophie des
Esprits vient offrir a I'numanité une sanction morale plus élevée, un idéal
autrement noble et généreux. Plus de supplices éternels, mais la juste
conséquence des actes retombant sur leur auteur.

L'esprit se retrouve en tous lieux ce qu'il s'est fait. S'il viole la loi
morale, il enténebre sa conscience et ses facultés ; il se matérialise, il
s'enchaine de ses propres mains. En pratiquant la loi du bien, en
dominant les passions brutales, il s'allege et se rapproche de plus en plus
des mondes heureux.

Envisagée sous ces aspects, la vie morale s'impose comme une
obligation rigoureuse a tous ceux qui ont quelque souci de leurs
destinées : d'ou la nécessité d'une hygiene de I'dame, s'appliquant a tous
nos actes, maintenant nos forces spirituelles en état d'équilibre et
d'harmonie. S'il convient de soumettre le corps, enveloppe mortelle,
instrument périssable, aux prescriptions de la loi physique qui assure son
entretien et son fonctionnement, il importe bien plus encore de veiller au
perfectionnement de I'ame, qui est notre impérissable Moi et a laquelle



190 APRES LA MORT

est attaché notre sort a venir. Cette hygiene de I'ame, le spiritisme nous
en fournit les éléments.

La connaissance du but réel de I'existence a des conséquences
incalculables pour I'amélioration et I'élévation de I'homme. Savoir ou il
va a pour résultat immeédiat d'affermir ses pas, d'imprimer a ses actes une
impulsion vigoureuse vers l'idéal congu.

Les doctrines du néant font de cette vie une impasse et aboutissent
logiquement au sensualisme et au desordre. Les religions, en faisant de
I'existence une oeuvre de salut personnel, tres problematique, la
consideérent a un point de vue égoiste et étroit.

Avec la philosophie des Esprits, ce point de vue change, la perspective
s'élargit. Ce que nous devons rechercher, ce n'est plus le bonheur
terrestre, - le bonheur ici-bas est rare et précaire, - c'est une amélioration
continue ; et le moyen de la réaliser, c'est I'observation de la morale sous
toutes ses formes.

Avec un tel idéal, une société est indestructible ; elle défie toutes les
vicissitudes, tous les événements. Elle grandit dans le malheur, elle
trouve dans l'adversité les moyens de s'élever au-dessus d'elle-méme.
Dépourvue d'ideal, bercée par les sophismes des sensualistes, une société
ne peut que se corrompre et s'affaiblir ; sa foi au progres, a la justice,
s'éteint avec sa virilité ; elle n'est bient6t plus qu'un corps sans ame et
devient fatalement la proie de ses ennemis.

Heureux I'hnomme qui, dans cette vie pleine d'obscurité et d'embches,
marche constamment vers le but élevé qu'il discerne, gu'il connait, dont
il est certain! Heureux celui qu'un souffle d'en-haut inspire dans ses
oeuvres et porte en avant. Les plaisirs le laissent indifférent; les
tentations de la chair, les mirages trompeurs de la fortune n'ont pas de
prise sur lui. Voyageur en marche, le but I'appelle ; il se précipite pour
I'atteindre.

XLIII. - LE DEVOIR.

Le devoir est I'ensemble des prescriptions de la loi morale, la regle de
conduite de I'homme dans ses rapports avec ses semblables et avec
I'univers entier. Noble et sainte figure, il plane au-dessus de I'humanité,
inspire les grands sacrifices, les purs dévouements, les beaux
enthousiasmes. Souriant aux uns, redoutable aux autres, toujours



LE DEVOIR 191

inflexible, il se dresse devant nous et nous montre cette échelle du
progres, dont les degrés se perdent a des hauteurs incommensurables.

Le devoir n'est pas identique pour tous. Il varie suivant notre condition
et notre savoir. Plus nous nous élevons, plus il acquiert a nos yeux de
grandeur, de majesté, d'étendue. Mais toujours son culte est doux au
sage, et la soumission a ses lois est fertile en joies intimes, que rien ne
peut egaler.

Si obscure que soit la condition de I'nomme, si humble que soit son
sort, le devoir domine et ennoblit sa vie. De lui seul nous viennent cette
sérénité d'esprit, ce calme intérieur, plus précieux que tous les biens de la
terre et que nous pouvons godlter jusqu'au sein des épreuves et des
revers. Nous ne sommes pas maitres de changer les événements, et notre
destinée doit suivre sa ligne rigoureuse ; mais nous pouvons toujours,
méme au milieu des orages, nous assurer la paix de la conscience, le
contentement de nous-mémes que procure lI'accomplissement du devoir.

Le sentiment du devoir jette des racines profondes dans tout esprit
eleve. Celui-ci parcourt sa voie sans efforts ; par une tendance naturelle,
résultat des progres acquis, il s'écarte des choses viles et oriente vers le
bien les élans de son étre. Le devoir devient alors une obligation de tous
les instants, la condition méme de l'existence, une puissance a laquelle
on se sent indissolublement lié, dans la vie comme dans la mort.

Le devoir a des formes multiples. Il y a le devoir envers nous-mémes,
qui consiste a nous respecter, & NOUsS gouverner avec sagesse, a ne
vouloir, a ne réaliser que ce qui est digne, utile et beau. Il y a le devoir
professionnel, qui exige que nous remplissions avec conscience les
obligations de notre charge. Il y a le devoir social, qui nous convie a
aimer les hommes, a travailler pour eux, a servir fidelement notre pays et
I'numanite. 1l y a le devoir envers Dieu. Le devoir n'a pas de limites. On
peut toujours faire mieux, et c'est dans I'immolation de soi-méme que
I'étre trouve le plus sir moyen de s'agrandir et de s'épurer.

L'honnéteté est I'essence méme de I'homme moral. Des qu'il en sort, il
est malheureux. L'honnéte homme fait le bien pour le bien, sans chercher
ni approbation, ni récompense. Ignorant la haine, la vengeance, il oublie
les offenses et pardonne a ses ennemis. Il est bienveillant pour tous,
secourable aux petits. En chague homme il voit un frere, quel que soit
son pays, quelle que soit sa foi. Plein de tolérance, il respecte les
croyances sinceres, excuse les défauts des autres, fait ressortir leurs



192 APRES LA MORT

qualités et ne médit jamais. Il use avec modération des biens que la vie
lui accorde, les consacre a l'amélioration sociale et, dans la pauvreté,
n‘envie ni ne jalouse personne.

L'honnéteté devant le monde n'est pas toujours I'honnéteté selon les
lois divines. L'opinion publique a son prix; elle rend plus douce la
pratique du bien, mais on ne saurait la considérer comme infaillible. Le
sage ne la dédaigne pas, sans doute ; mais, quand elle est injuste ou
insuffisante, il passe outre et mesure son devoir a une regle plus sdre. Le
mérite, la vertu sont parfois méconnus sur terre, et les jugements de la
foule sont souvent influencés par ses passions et ses intéréts matériels.
Avant tout, I'honnéte homme recherche sa propre estime et
I'acquiescement de sa conscience.

Celui qui a su comprendre toute la portée morale de I'enseignement
des Esprits a du devoir une conception encore plus haute. Il sait que la
responsabilité est corrélative au savoir, que la possession des secrets
d'outre-tombe lui impose l'obligation de travailler avec plus d'énergie a
son amélioration et a celle de ses freres. Les voix d'en-haut ont fait
vibrer en lui des échos, éveillé des forces qui sommeillent chez la plupart
des hommes, elles le sollicitent puissamment dans sa marche
ascensionnelle. Un noble idéal le stimule et le tourmente a la fois, fait de
lui la risée des méchants, mais il ne le changerait pas pour tous les
trésors d'un empire. La pratique de la charité lui est devenue facile. Elle
lui a appris a développer ses sensibilités et ses qualités affectives.
Compatissant et bon, il souffre de tous les maux de I'hnumanite ; il veut
répandre sur ses compagnons d'infortune les espérances qui le
soutiennent ; il voudrait essuyer toutes les larmes, panser toutes les
plaies, supprimer toutes les douleurs.

*

* *

La pratique constante du devoir nous méne au perfectionnement. Pour
hater celui-ci, il convient d'abord de s'étudier soi-méme avec attention,
de soumettre ses actes a un contr6le scrupuleux. On ne saurait remédier
au mal sans le connaitre.

Nous pouvons méme nous étudier dans les autres hommes. Si quelque
vice, quelque facheux défaut nous choque en eux, recherchons avec soin



LE DEVOIR 193

s'll n'existe pas en nous un germe identique, et, si nous I'y découvrons,
appliquons-nous a I'en arracher.

Considérons notre ame pour ce qu'elle est réellement, c'est-a-dire une
oeuvre admirable, mais trés imparfaite, que notre devoir est d'embellir et
d'orner sans cesse. Cette pensée de notre imperfection nous rendra plus
modestes, éloignera de nous la présomption, la sotte vanite.

Soumettons-nous a une discipline rigoureuse. Comme on donne a
I'arbuste la forme et la direction convenables, nous pouvons aussi régler
les tendances de notre étre moral. L'habitude du bien en rend la pratique
aisée. Seuls, les premiers efforts sont pénibles. Apprenons avant tout a
nous dominer. Les impressions sont fugitives et changeantes ; la volonté
est le fond solide de I'ame. Sachons gouverner cette volonté, maitriser
nos impressions, ne jamais nous laisser dominer par elles.

L'homme ne doit pas s'isoler de ses semblables. Il importe cependant
de choisir ses relations, ses amis, de s'attacher a vivre dans un milieu
honnéte et pur, ou ne régnent que de bonnes influences, ou ne rayonnent
que des fluides calmes et bienfaisants.

Evitons les conversations frivoles, les propos oiseux, qui aménent & la
médisance. Quel qu'en puisse étre le résultat, disons toujours la vérité.
Retrempons-nous souvent dans I'étude et le recueillement. L'ame y
trouve de nouvelles forces, de nouvelles lumieres. Puissions-nous nous
dire a la fin de chaque jour : Jai fait oeuvre utile, j'ai remporté quelque
succes sur moi-méme, secouru, consolé des malheureux, éclairé mes
freres, travaillé a les rendre meilleurs ; j'ai rempli mon devoir !

XLIV. - FOIl, ESPERANCE, CONSOLATIONS.

La foi, c'est la confiance de I'homme en ses destinées, le sentiment qui
le porte vers la Puissance infinie ; c'est la certitude d'étre sur la voie qui
conduit a la verité. La foi aveugle est comme un fanal dont la rouge
lueur ne peut percer le brouillard ; la foi éclairée est un phare puissant
qui illumine d'une vive clarté la route a parcourir.

On n'acquiert pas cette foi sans avoir passé par les épreuves du doute,
par toutes les angoisses qui viennent assiéger les chercheurs. Il en est qui
n‘aboutissent qu'a une accablante incertitude et qui flottent longtemps
entre des courants contraires. Heureux celui qui croit, sait, voit et marche
a coup sar! Sa foi est profonde, inébranlable. Elle le rend capable de



194 APRES LA MORT

surmonter les plus grands obstacles. C'est dans ce sens qu'on a pu dire,
au figuré, que la foi souléve des montagnes, les montagnes représentant
ici les difficultés accumulées sur le chemin des novateurs, les passions,
I'ignorance, les préjugés et I'intérét materiel.

On ne voit communément dans la foi que la croyance en certains
dogmes religieux acceptés sans examen. Mais la foi est aussi la
conviction qui anime I'homme et I'entraine vers d'autres buts. Il y a la foi
en soi-méme, en une oeuvre matérielle quelconque, la foi politique, la
foi en la patrie. Pour l'artiste, le poéte, le penseur, la foi, c'est le
sentiment de l'idéal, la vue de ce foyer sublime, allumé par la main
divine aux sommets éternels, pour guider I'hnumanité vers le Beau et le
Vrai.

La foi religieuse qui fait abstraction de la raison et s'en rapporte au
jugement des autres, qui accepte un corps de doctrine, vrai ou faux, et s'y
soumet sans controle, c'est la foi aveugle. Dans son impatience, dans ses
exces, elle recourt aisement a la contrainte et conduit au fanatisme.
Envisagée sous cet aspect, la foi est encore un mobile puissant. Elle a
appris aux hommes a s'humilier et a souffrir. Pervertie par I'esprit de
domination, elle a été la cause de bien des crimes, mais, dans ses
conséquences funestes, elle nous montre encore I'étendue des ressources
qui sont en elle.

Or, si la foi aveugle peut produire de tels effets, que ne fera pas la foi
appuyée sur la raison, la foi qui juge, discerne et comprend ? Certains
théologiens nous convient a mépriser la raison, a la renier, a la fouler
aux pieds. lls objectent toutes les erreurs dans lesquelles elle est tombeée,
et semblent oublier que c'est la raison elle-méme qui nous a aides a les
corriger. Devons-nous donc la renier, méme quand elle nous révele ce
qui est bien et beau ?

La raison est une faculté supérieure, destinée a nous éclairer sur toutes
choses ; elle se développe et s'augmente par I'exercice, comme toutes nos
facultés. La raison humaine est un reflet de la Raison éternelle : « C'est
Dieu en nous », a dit S. Paul. Méconnaitre sa valeur, son utilité, c'est
méconnaitre la nature humaine et outrager la Divinité méme. Vouloir
remplacer la raison par la foi, c'est ignorer que toutes deux sont
solidaires. Elles s'affermissent et se vivifient I'une par I'autre. Leur union
ouvre a la pensée un champ plus vaste ; elle harmonise nos facultés et
nous procure la paix intérieure.



FOI, ESPERANCE, CONSOLATION 195

La foi est mere des nobles sentiments et des grandes actions. L'hnomme
profondement convaincu reste inébranlable devant le péril, comme au
milieu des épreuves. Au-dessus des seductions, des flatteries, des
menaces, plus haut que les voix de la passion, il entend une voix qui
retentit dans les profondeurs de sa conscience et dont les accents le
soutiennent dans la lutte, I'avertissent aux heures dangereuses.

Pour produire de tels résultats, la foi doit reposer sur le fond solide
que lui offrent le libre examen et la liberté de penser. Au lieu de dogmes
et de mysteres, elle ne doit reconnaitre que des principes découlant de
I'observation directe, de I'étude des lois naturelles. Tel est le caractére de
la foi spirite.

La philosophie des Esprits nous offre une croyance qui, pour étre
rationnelle, n'en est que plus robuste. La connaissance du monde
invisible, la confiance en une loi supérieure de justice et de progres, tout
cela imprime a la foi un double caractere de calme et de sreté.

Que peut-on craindre, en effet, lorsqu'on sait qu'aucune @me ne peut
périr, qu'apres les tempétes et les déchirements de la vie, par-dela la
sombre nuit ol tout semble s'abimer, on verra poindre la lueur enchantée
des jours qui ne doivent pas finir ?

Quand la vieillesse glacée s'avance, mettant son stigmate sur notre
front, éteignant nos yeux, raidissant nos membres, nous courbant sous
son poids, alors viennent avec elle la tristesse, le dégodt de tout et la
grande sensation de fatigue, un besoin de repos, comme une soif du
néant. Oh ! a cette heure de trouble, a ce crépuscule de la vie, comme
elle réjouit et réconforte, la petite lumiere qui brille dans I'dme du
croyant, la foi en I'avenir infini, la foi a la Justice, a la Supréme Bonté !

Pénétrés de I'idée que cette vie n'est qu'un instant dans I'ensemble de
notre existence immortelle, nous prendrons en patience les maux
inévitables qu'elle engendre. La perspective des temps qui nous sont
ouverts nous donnera le pouvoir de dominer les miséres présentes et de
nous placer au-dessus des fluctuations de la fortune. Nous nous sentirons
plus libres, mieux armes pour la lutte. Connaissant la cause de ses maux,
le spirite en comprend la nécessité. Il sait que la souffrance est légitime
et il I'accepte sans murmure. Pour lui, la mort ne tranche rien, les liens
affectifs persistent dans la vie d'outre-tombe, et tous ceux qui se sont
aimés ici-bas se retrouvent, affranchis des miseres terrestres, loin de ce
dur séjour; il n'y a de séparation que pour les méchants. De ces



196 APRES LA MORT

convictions résultent des consolations inconnues aux indifférents et aux
sceptiques. Si, d'une extrémité a l'autre du globe, toutes les ames
communiaient dans cette foi puissante, on assisterait a la plus grande
transformation morale que I'histoire ait jamais enregistrée.

Cependant, cette foi, trop peu d'hommes la possédent encore. L'Esprit
de Vérité a parlé a la Terre, mais celle-ci n'a pas prété une oreille
attentive a ses accents. Ce ne sont pas les puissants qui I'ont écoute, ce
sont plutot les humbles, les petits, les déshérités, tous ceux qui ont soif
d'espérance. La révolution spirite a rencontré d'abord une vive
opposition dans les milieux religieux et scientifiques. Cet état de choses
tend a s'atténuer. Bien peu d'hommes ont le courage de revenir sur leurs
dires et d'avouer qu'ils se sont trompés ; la plupart préferent combattre
toute leur vie une veérité qui peut compromettre leurs intéréts, ou ruiner
leurs affirmations. D'autres, dans le secret, reconnaissent la beauté, la
grandeur de cette doctrine ; mais ses exigences morales les effrayent.
Attachés a leurs plaisirs, voulant vivre a leur guise, sans souci de l'au-
dela, ils éloignent de leur pensée tout ce qui les porterait a rompre avec
des habitudes pernicieuses, mais cheres. Ces agissements seront pour
eux, dans la suite, la source d'amers regrets.

Notre societé enfiévrée se soucie médiocrement d'un enseignement
moral. Trop d'opinions contradictoires se heurtent, s'entrechoquent ; au
milieu de cet état confus, emporté par le tourbillon de la vie matérielle,
I'nomme réfléchit peu.

Mais tout esprit sincére qui cherche la foi et la verité les trouvera dans
la révélation nouvelle. Une influence d'en-haut se répandra sur lui et le
guidera vers cette lumiére naissante qui, un jour, éclairera I'hnumanité
entiere.

XLV. - L'ORGUEIL. RICHESSE ET PAUVRETE.

De tous les vices, le plus redoutable est I'orgueil, car il seme apres lui
les germes de presque tous les autres vices. Deés qu'il a pénétré dans une
ame, ainsi que dans une place conquise, il s'y établit en maitre, s'y étale a
l'aise, s'y fortifie, au point de devenir inexpugnable. C'est I'hydre
monstrueuse, toujours en voie d'enfantement, et dont les rejetons sont
des monstres comme elle.



L'ORGUEIL 197

Malheur a I'nomme qui s'est laissé surprendre ! Il ne pourra se délivrer
qu'au prix de terribles luttes, a la suite d'épreuves douloureuses,
d'existences obscures, de tout un avenir d'abaissement et d'humiliation,
car c'est la le seul remede efficace aux maux qu'engendre l'orgueil.

Ce vice est le plus grand fléau de I'hnumanité. De lui procedent tous les
déchirements de la vie sociale, les rivalités de classes et de peuples, les
intrigues, la haine et la guerre. Inspirateur des folles ambitions, il a
couvert la terre de sang et de ruines ; et c'est encore lui qui cause nos
souffrances d'outre-tombe, car ses effets s'étendent par-dela la mort,
jusque sur nos destinées lointaines.

Non seulement I'orgueil nous détourne de I'amour de nos semblables,
mais il rend toute amélioration impossible, en nous abusant sur notre
valeur, en nous aveuglant sur nos defauts. Seul, un examen rigoureux de
nos actes et de nos pensées nous permettra de nous réformer. Mais
comment l'orgueilleux se soumettrait-il a cet examen? De tous les
hommes, c'est celui qui peut le moins se connaitre. Infatué de sa
personne, rien ne peut le détromper, car il écarte avec soin tout ce qui
serait de nature a I'éclairer ; il hait la contradiction et ne se complait que
dans la société des flatteurs.

Comme le ver rongeur dans un beau fruit, I'orgueil corrompt les
oeuvres les plus méritoires. Parfois méme, il les rend prejudiciables a
celui qui les accomplit. Le bien fait avec ostentation, avec un secret désir
d'étre applaudi, glorifié, se retourne contre son auteur. Dans la vie
spirituelle, les intentions, les mobiles cachés qui nous inspirent
reparaissent comme autant de témoins; ils accablent I'orgueilleux et
réduisent a néant ses mérites illusoires.

L'orgueil nous cache toute verité. Pour étudier avec fruit l'univers et
ses lois, il faut avant tout la simplicité, la sincérité, la droiture du coeur
et de l'esprit, vertus inconnues a l'orgueilleux. La pensée que tant d'étres
et de choses nous dominent lui est insupportable, et il la repousse. Ses
jugements sont pour lui les bornes du possible ; il se résout difficilement
a admettre que son savoir et sa compréhension soient limités.

L'homme simple, humble de coeur, riche en qualités morales, arrivera
plus vite a la veérité, malgré l'infériorité possible de ses facultés, que le
présomptueux, vain de sa science terrestre, révolté contre la loi qui le
rabaisse et détruit son prestige.



198 APRES LA MORT

L'enseignement des Esprits nous montre sous son veéritable jour la
situation des orgueilleux dans la vie d'outre-tombe. Les humbles et les
petits de ce monde s'y retrouvent élevés ; les vaniteux et les puissants y
sont amoindris, humiliés. Les uns ont apporté avec eux ce qui fait la
veritable supériorité : les vertus, les qualités acquises par la souffrance,
tandis que les autres ont di abandonner, a la mort, titres, fortune et vain
savoir. Tout ce qui faisait leur gloire, leur bonheur, s'est évanoui en
fumée. lls arrivent dans I'espace pauvres, dépouillés, et ce dénuement
subit, contrastant avec leur splendeur passée, avive leurs soucis, leurs
cuisants regrets. C'est avec une amertume profonde qu'ils voient au-
dessus d'eux, dans la lumiere, ceux qu'ils ont dédaignés, meprisés sur
terre. 1l en est de méme pour les réincarnations a venir. L'orgueil,
I'ambition avide, ne peuvent s'atténuer et s'éteindre qu'au moyen de vies
tourmentées, vies de travail et de renoncement, au cours desquelles I'ame
orgueilleuse rentre en elle-méme, reconnait sa faiblesse, s'ouvre a des
sentiments meilleurs.

Un peu de sagesse et de réflexion nous préserverait de ces maux.
Comment pouvons-nous nous laisser envahir et dominer par l'orgueil,
lorsqu'il suffit de nous considérer pour voir le peu que nous sommes ?
Est-ce notre corps, nos agréments physiques qui nous inspirent de la
vanité ? La beauté est passagere ; une seule maladie peut la détruire.
Chaque jour, le temps fait son oeuvre ; encore quelques pas dans la vie,
et tous ces avantages seront fanes, flétris; notre corps ne sera plus
qu'une chose repoussante. - Est-ce notre supériorité sur la nature ? Que
le plus puissant, le mieux doué de nous soit transporté dans un désert ou
il devra se suffire ; qu'il affronte les éléments déchainés ; qu'isolé, il
s'expose aux coleres de I'océan ; au milieu des fureurs du vent, des ondes
ou des feux souterrains, comme sa faiblesse se révélera !

Aux heures de péril, toutes les distinctions sociales, les titres, les
avantages de la fortune, se mesurent a leur juste valeur. Nous sommes
tous égaux devant le danger, la souffrance et la mort. Tous les hommes,
du plus haut placé au plus misérable, sont pétris de la méme argile.
Revétus de haillons ou de somptueux habits, leurs corps sont animés par
des esprits de méme origine, et tous se retrouveront confondus dans la
vie future. Seule, leur valeur morale les distinguera. Le plus grand ici-
bas peut devenir un des derniers dans l'espace, et le mendiant peut



L'ORGUEIL 199

revétir une robe éclatante. Ne méprisons personne. Ne tirons pas vanité
de faveurs, d'avantages passagers. Nul ne sait ce que demain lui réserve.

*

* *

Si Jesus promit I'entrée des célestes royaumes aux humbles et aux
petits, c'est que la richesse et la puissance engendrent trop souvent
I'orgueil, tandis qu'une vie laborieuse et obscure est I'elément le plus sir
du progrés moral. Dans lI'accomplissement de sa tache journaliére, les
tentations, les désirs, les appétits malsains assiegent moins le travailleur ;
il peut se livrer a la méditation, développer sa conscience ; I'hnomme du
monde, au contraire, est absorbé par les occupations frivoles, la
spéculation ou le plaisir.

La richesse nous lie a la terre par des attaches si nombreuses et si
intimes, que la mort réussit rarement a les rompre, a nous en delivrer. De
la les angoisses du riche dans la vie future. Il est pourtant facile de
comprendre que rien n'est a nous, en réalité, sur ce globe. Ces biens,
auxquels nous attachons tant de prix, ne nous appartiennent qu'en
apparence. Cent autres, mille autres avant nous, ont cru les posséder ;
mille autres apres nous se berceront des mémes illusions, et tous les
abandonnent t6t ou tard. Notre corps lui-méme est un prét de la nature, et
elle sait bien nous le reprendre quand il lui convient. Nos seules
acquisitions durables sont d'ordre intellectuel et moral.

De I'amour des biens matériels naissent souvent I'envie et la jalousie.
Qui porte en soi ces vices peut dire adieu a tout repos, a toute paix. Sa
vie devient un perpétuel tourment. Les succes, l'opulence du prochain
éveillent chez lui d'ardentes convoitises, une fievre de possession qui le
consument. L'envieux ne songe qu'a éclipser les autres, a acquérir des
richesses dont il ne sait pas méme jouir. Est-il une existence plus
pitoyable ! Poursuivre sans cesse un bonheur chimérique, mettre toute
son ame dans ces vanités dont la perte nous désespere, n'est-ce pas se
créer un supplice de tous les instants ?

La richesse n'est cependant pas un mal par elle-méme. Elle est bonne
ou mauvaise, suivant I'emploi qu'on en fait. L'important est qu'elle
n'inspire ni orgueil ni dureté de coeur. Il faut étre le maitre de sa fortune
et non pas son esclave, se montrer supérieur a elle, désintéressé et
généreux. Dans ces conditions, I'épreuve périlleuse de la richesse devient



200 APRES LA MORT

plus facile a supporter. Elle n'amollit pas les caracteres, elle n'éveille pas
cette sensualité presque inséparable du bien-étre.

La prospérité est dangereuse par les tentations qu'elle donne, par la
fascination qu'elle exerce sur les esprits. Elle peut toutefois étre la source
d'un grand bien, quand on en dispose avec sagesse et mesure.

On peut, par la richesse, contribuer au progres intellectuel des
hommes, a l'amélioration des sociétés, en créant des institutions de
bienfaisance ou des écoles, en faisant participer les déshérités aux
découvertes de la science et aux révélations du beau. Mais, par-dessus
tout, la richesse doit se déverser sur ceux qui luttent contre le besoin,
sous forme de travail et de secours.

Par contre, consacrer ses ressources a la satisfaction exclusive de sa
vanité et de ses sens, c'est perdre son existence et se créer de pénibles
entraves. Le riche devra compte du dépdt remis entre ses mains pour le
bien de tous. Lorsque la loi inexorable, lorsque le cri de sa conscience
s'éleveront contre lui dans ce monde futur ou I'or n'a plus d'influence,
que répondra-t-il a I'accusation d'avoir détourné a son seul profit ce qui
devait apaiser la faim et les souffrances des autres ?

Quand l'esprit ne se sent pas suffisamment armeé contre les séductions
de la richesse, il doit s'écarter de cette épreuve dangereuse, rechercher de
préférence une vie simple, loin des vertiges de la fortune et de la
grandeur. Si le sort le destine, malgré tout, a occuper une place élevée en
ce monde, qu'il ne s'en rejouisse pas, car sa responsabilité et ses devoirs
en seront beaucoup plus étendus. Placé dans les rangs inférieurs de la
société, qu'il n'en rougisse jamais. Le role des humbles est le plus
méritoire ; ce sont eux qui supportent tout le poids de la civilisation ;
c'est de leur travail que vit et s'alimente I'humanité. Le pauvre doit étre
sacré pour tous, car c'est pauvre que Jésus a voulu naitre et mourir ; c'est
la pauvreté qu'ont choisie Epictéte, Francois d'Assise, Michel-Ange,
Vincent de Paul et tant de nobles esprits qui ont vécu en ce monde. Ils
savaient que le travail, les privations, la souffrance developpent les
forces viriles de I'ame, tandis que la prospérité les amoindrit. Dans le
détachement des choses humaines, les uns ont trouvé la sanctification,
les autres la puissance qui fait le génie.

La pauvreté nous apprend a compatir aux maux des autres, en nous les
faisant mieux connaitre ; elle nous unit a tous ceux qui souffrent ; elle
donne du prix a mille choses indifférentes pour les heureux. Ceux qui



L'ORGUEIL 201

n'ont pas connu ses lecons ignoreront toujours un des cotes les plus
touchants de la vie.

N'envions pas les riches, dont la splendeur apparente cache tant de
miseres morales. N'oublions pas que sous le cilice de la pauvreté se
cachent les vertus les plus sublimes, I'abnégation, I'esprit de sacrifice.
N'oublions pas non plus que c'est par les labeurs et le sang, par
I'immolation continuelle des petits, que les sociétés vivent, se défendent
et se renouvellent.

XLVI. - L'"EGOISME.

L'égoisme est frere de l'orgueil et procede des mémes causes. C'est une
des plus terribles maladies de I'ame, le plus grand obstacle aux
ameéliorations sociales. A lui seul, il neutralise, il rend stériles presque
tous les efforts de I'nomme vers le bien. Aussi, le combattre doit étre la
préoccupation constante de tous les amis du progres, de tous les
serviteurs de la justice.

L'égoisme est la persistance de cet individualisme féroce qui
caracterise I'animal, comme un vestige de cet état d'infériorité que nous
avons pu subir. Mais I'homme est, avant tout, un étre sociable ; il est
destiné a vivre avec ses semblables et ne peut rien sans eux. Abandonné
a lui-méme, il serait impuissant a satisfaire ses besoins, a développer ses
qualites.

Apres Dieu, c'est a la société qu'il doit tous les bienfaits de I'existence,
tous les avantages de la civilisation. Il en jouit, mais précisément cette
jouissance, cette participation aux fruits de l'oeuvre commune, lui
imposent le devoir de coopérer a l'oeuvre elle-méme. Une étroite
solidarité le lie a cette société ; il se doit a elle, comme elle se doit a lui.
Rester inactif, improductif, inutile, au milieu du travail de tous, serait un
outrage a la morale, presque un vol; ce serait profiter des labeurs
d'autrui, accepter un prét que I'on se refuse a restituer.

Nous faisons partie intégrante de la société, et tout ce qui l'atteint nous
atteint. C'est a cette compréhension du lien social, de la loi de solidarite,
que se mesure la dose d'égoisme qui est en nous. Celui qui sait vivre en
ses semblables et pour ses semblables n'a pas a craindre les atteintes de
ce fléau. Il possede un critérium infaillible pour juger sa conduite. Il ne
fait rien sans rechercher si ce qu'il projette est bon ou mauvais pour ceux



202 APRES LA MORT

qui l'entourent, sans se demander si ses actes sont nuisibles ou
profitables a cette société dont il est membre. S'ils ne paraissent
avantageux que pour lui seul et préjudiciables aux autres, il sait qu'en
réalité ils sont mauvais pour tous, et il s'en abstient scrupuleusement.

L'avarice est une des formes les plus repoussantes de I'égoisme. Elle
montre la bassesse de I'ame qui, en accaparant des richesses utilisables
pour le bien commun, ne sait méme pas en profiler. L'avare, dans son
amour de l'or, dans son apreté a l'acquérir, appauvrit ses semblables et
reste indigent lui-méme, car c'est encore la pauvreté que cette prospérité
apparente qui accumule sans profit pour personne: une pauvreté
relative, mais a plaindre comme celle des malheureux, et juste objet de la
réprobation de tous.

Aucun sentiment élevé, rien de ce qui constitue la noblesse de I'étre ne
peut germer dans l'dme d'un avare. L'envie, la cupidité qui le
tourmentent, le condamnent a une pénible existence, a un avenir plus
misérable encore. Rien n'égale son désespoir, lorsque, par-dela la tombe,
il voit ses trésors partagés ou disperses.

Vous qui cherchez la paix du coeur, fuyez ce vice bas et méprisable.
Mais ne tombez pas dans I'excés contraire. Ne gaspillez rien. Sachez
user de vos ressources avec sagesse et modération.

L'égoisme porte en lui son propre chatiment. L'égoiste ne voit que sa
personne au monde ; tout ce qui lui est étranger lui est indifférent. Aussi
les heures de sa vie sont semées d'ennui. Il trouve partout le vide, dans
I'existence terrestre comme apres la mort, car, hommes ou esprits, tous le
fuient.

Au contraire, celui qui coopére dans la mesure de ses forces a l'oeuvre
sociale, qui vit en communion avec ses semblables, les faisant profiter de
ses facultés et de ses biens, comme il profite des leurs, répandant au-
dehors ce qu'il y a de bon en lui, celui-la se sent plus heureux. Il a
conscience d'obéir a la Loi, d'étre un membre utile de la société. Tout ce
qui s'accomplit dans le monde l'intéresse ; tout ce qui est grand et beau le
touche et I'émeut ; son ame vibre a l'unisson de toutes les &mes éclairees
et généreuses, et I'ennui, le désenchantement n'ont pas de prise sur lui.

Notre role n'est donc pas de nous abstenir, mais de combattre sans
relache pour le bien et la vérité. Ce n'est pas assis ou couche, qu'il faut
contempler le spectacle de la vie humaine en ses perpétuels
enfantements ; c'est debout, en pionnier, en soldat prét a participer a



L'EGOISME 203

toutes les grandes taches, a frayer les voies nouvelles, a féconder le
patrimoine commun de I'hnumanité.

Quoique I'égoisme se rencontre dans tous les rangs de la societé, ce
vice est plutét l'apanage du riche que du pauvre. Trop souvent la
prospérité desseche le coeur, tandis que l'infortune, en nous faisant
connaitre le poids de la douleur, nous apprend a compatir a celle des
autres. Le riche sait-il seulement au prix de quelles peines, de quels durs
labeurs se créent les mille choses dont se compose son luxe ?

Ne nous asseyons jamais a une table bien servie sans penser a ceux qui
souffrent de la faim. Cette pensée nous rendra sobres, mesurés dans nos
appétits et nos godts. Songeons aux millions d'hommes courbeés sous les
ardeurs de I'été ou sous les dures intempéries, et qui, au prix d'un maigre
salaire, retirent du sol les produits qui alimentent nos festins et ornent
nos demeures. Rappelons-nous que, pour éclairer nos logis d'une
resplendissante lumiere, faire jaillir dans nos foyers la flamme
bienfaisante, des hommes, nos semblables, capables comme nous
d'aimer, de sentir, travaillent sous la terre, loin du ciel bleu et du gai
soleil, et, le pic en main, perforent toute leur vie les entrailles du globe.
Sachons que, pour orner nos salons de glaces, de cristaux étincelants,
pour produire la foule des objets dont se compose notre bien-étre,
d'autres hommes, par milliers, semblables a des damnés dans la
fournaise, passent leur existence a la chaleur devorante des hauts
fourneaux et des fonderies, privés d'air, uses, brises avant I'age, n‘ayant
pour perspective qu'une vieillesse dénuée et souffreteuse. Sachons-le,
tout ce confort dont nous jouissons avec indifférence est acheté par le
supplice des humbles et I'écrasement des petits. Que cette pensée nous
pénetre et nous obséde ; comme une épée de feu, elle chassera I'egoisme
de nos coeurs et nous forcera a consacrer a I'amélioration du sort des
faibles nos biens, nos loisirs, nos facultés.

Car il n'y aura de paix entre les hommes, il n'y aura de sécurité, de
bonheur social, que lorsque I'égoisme sera vaincu, lorsque les priviléges,
les inégalités choquantes disparaitront et que chacun participera, dans la
mesure de son travail et de ses mérites, au bien-étre de tous. Il ne peut y
avoir ni paix ni harmonie sans la justice. Tant que I'égoisme des uns se
nourrira des souffrances et des larmes des autres, tant que les exigences
du moi étoufferont la voix du devoir, la haine se perpétuera sur terre, les



204 APRES LA MORT

luttes d'intérét diviseront les esprits, des tempétes couveront au sein des
sociétés.

Mais, grace a la connaissance de notre avenir, I'idée de solidarité finira
par prévaloir. La loi du retour dans la chair, la nécessité de renaitre dans
des conditions modestes, seront autant d'aiguillons qui réprimeront
I'égoisme. Devant ces perspectives, le sentiment outré de la personnalité
s'atténuera pour nous donner une notion plus exacte de notre place et de
notre réle dans I'univers. Nous sachant reliés a toutes les ames, solidaires
de leur avancement et de leur bonheur, nous nous intéresserons
davantage a leur situation, a leurs progres, a leurs travaux. A mesure que
ce sentiment se répandra sur le monde, les institutions, les rapports
sociaux s'amelioreront ; la fraternité, ce mot banal répété par tant de
bouches, descendra dans les coeurs et deviendra une réalité. Nous nous
sentirons vivre dans les autres, nous jouirons de leurs joies et souffrirons
de leurs maux. Il n'y aura plus alors une seule plainte sans écho, une
seule douleur sans consolation. La grande famille humaine, forte,
paisible, unie, s'avancera d'un pas plus rapide vers ses magnifiques
destinées.

XLVII. - LA CHARITE.

A l'encontre des religions exclusives qui ont pris pour précepte :
« Hors de I'Eglise point de salut », comme si leur point de vue purement
humain pouvait décider du sort des étres dans la vie future, Allan Kardec
place ces paroles en téte de ses oeuvres : Hors la Charité, point de salut.
Les Esprits nous enseignent, en effet, que la charité est la vertu par
excellence ; elle seule donne la clef des cieux éleves.

« Il faut aimer les hommes », répétent-ils apres le Christ, qui avait
résumeé en ces mots tous les commandements de la loi morale.

Mais les hommes ne sont point aimables, objecte-t-on. Trop de
méchanceté couve en eux, et la charité est bien difficile a pratiquer a leur
égard.

Si nous les jugeons ainsi, n'est-ce pas parce gue nous nous plaisons a
considérer uniguement les mauvais cotés de leur caractere, leurs défauts,
leurs passions, leurs faiblesses, oubliant trop souvent que nous n'en
sommes pas exempts nous-mémes, et que, s'ils ont besoin de charite,
nous n'avons pas moins besoin d'indulgence ?



LA CHARITE 205

Cependant, le mal ne régne pas seul en ce monde. Il y a aussi du bien
en I'nomme, des qualites, des vertus. Il y a surtout des souffrances. Si
nous voulons étre charitables, et nous le devons, dans notre propre
intérét comme dans celui de I'ordre social, ne nous attachons pas, dans
nos jugements sur nos semblables, a ce qui peut nous porter a la
médisance, au dénigrement, mais voyons surtout en I'homme un
compagnon d'épreuves, un frere d'armes dans la lutte de la vie. Voyons
les maux qu'il endure dans tous les rangs de la société. Quel est celui qui
ne cache une plaie au fond de son ame ? qui ne supporte le poids de
chagrins, d'amertumes ? Si nous nous placions a ce point de vue pour
considérer le prochain, notre malveillance se changerait vite en
sympathie.

On entend souvent récriminer contre la grossiereté et les passions
brutales des classes ouvriéres, contre les convoitises et les
revendications de certains hommes du peuple. Réfléchit-on assez aux
mauvais exemples qui les ont entourés des I'enfance ? Les nécessités de
la vie, les besoins impérieux de chaque jour leur imposent une tache
rude et absorbante. Aucun loisir, aucun répit pour éclairer leur
intelligence. Les douceurs de I'étude, les jouissances de l'art leur sont
inconnues. Que savent-ils des lois morales, de leur destinée, des ressorts
de l'univers ? Peu de rayons consolateurs se glissent dans ces ténebres.
Pour eux, la lutte farouche contre la nécessité est de tous les instants. Le
chémage, la maladie, la noire misére, les menacent, les harcelent sans
cesse. Quel est le caractere qui ne s‘aigrirait au milieu de tant de maux ?
Pour les supporter avec résignation, il faut un véritable stoicisme, une
force d'ame d'autant plus admirable qu'elle est plutdt instinctive que
raisonnee.

Au lieu de jeter la pierre a ces infortunés, attachons-nous a soulager
leurs maux, a essuyer leurs larmes, a travailler de toutes nos forces a
amener sur terre une répartition plus équitable des biens matériels et des
trésors de la pensée. On ne sait pas assez ce que peuvent sur ces ames
ulcérées une bonne parole, une marque d'interét, un cordial serrement de
main. Les vices du pauvre nous rebutent, et, cependant, quelle excuse n'y
a-t-il pas au fond de sa misere ! Mais nous voulons ignorer ses vertus,
qui sont bien plus étonnantes, s'épanouissant dans le bourbier.

Que de dévouements obscurs parmi les humbles! Que de luttes
héroiques et tenaces contre l'adversité ! Songeons aux innombrables



206 APRES LA MORT

familles qui végetent sans appui, sans secours, a tant d'enfants privées du
nécessaire, a tous ces étres qui grelottent de froid, au fond de réduits
humides et sombres, ou dans des mansardes désolées. Quel réle est celui
de la femme du peuple, de la mere de famille dans de tels milieux,
lorsque I'hiver s'abat sur la terre, que le foyer est sans feu, la table sans
aliments, que sur le lit glacé des haillons remplacent la couverture
vendue ou engagée pour avoir du pain ! Son sacrifice n'est-il pas de tous
les instants ? Comme son pauvre coeur se brise a la vue des douleurs des
siens ! L'oisif opulent ne devrait-il pas rougir d'étaler sa richesse parmi
tant de souffrance ? Quelle responsabilité écrasante pour lui, si, au sein
de son abondance, il oublie ceux que le besoin accable !

Sans doute, beaucoup de fange et de choses répugnantes se mélent aux
scenes de la vie des petits. Plaintes et blasphemes, ivrognerie et
proxénétisme, enfants sans coeur et parents sans entrailles, toutes les
laideurs s'y confondent; mais, sous ces dehors repoussants, c'est
toujours I'ame humaine qui souffre, I'dme notre soeur, encore digne
d'intérét et d'affection.

L'arracher a la boue du cloaque, I'éclairer, lui faire gravir degré a degre
I'échelle de réhabilitation, quelle grande tache ! Tout se purifie au feu de
la charité. C'est ce feu qui embrasait les Christ, les Vincent de Paul, tous
ceux qui, dans leur immense amour pour les faibles et les déchus, ont
trouvé le principe de leur abnégation sublime.

Il en est de méme de ceux qui ont la faculté de beaucoup aimer et de
beaucoup souffrir. La douleur est pour eux comme une initiation a l'art
de consoler et de soulager les autres. lls savent s'élever au-dessus de
leurs propres maux pour ne voir que les maux de leurs semblables et en
rechercher le remede. De la, les grands exemples donnés par ces ames
d'élite qui, au fond de leur déchirement, de leur agonie douloureuse,
trouvent encore le secret de guerir les blessures des vaincus de la vie.

La charité a d'autres formes que la sollicitude pour les malheureux. La
charité mateérielle, ou bienfaisance, peut s'appliquer a un certain nombre
de nos semblables, sous forme de secours, de soutien, d'encouragements.
La charité morale doit s'étendre a tous ceux qui partagent notre vie en ce
monde. Elle ne consiste plus en aumones, mais en une bienveillance qui
doit envelopper tous les hommes, du plus vertueux au plus criminel, et
régler nos relations avec eux. Celle-1a, nous pouvons tous la pratiquer, si
modeste que soit notre condition.



LA CHARITE 207

La vraie charité est patiente et indulgente. Elle ne froisse, ne dédaigne
personne ; elle est tolérante, et si elle cherche a dissuader, c'est avec
douceur, sans heurter ni brusquer les idées acquises.

Toutefois, cette vertu est rare. Un certain fond d'égoisme nous porte
plutot a observer, a critiquer les défauts du prochain, tandis que nous
nous aveuglons sur nous-mémes. Alors gqu'il est en nous tant de travers,
nous exercons volontiers notre sagacité a faire ressortir ceux de nos
semblables. Aussi, la vraie supériorité morale ne va pas sans la charité et
sans la modestie. Nous n'avons pas le droit de condamner chez autrui des
fautes que nous sommes exposés a commettre ; et, quand méme notre
elévation morale nous en aurait affranchis pour jamais, nous ne devons
pas oublier qu'il fut un temps ol nous nous débattions contre la passion
et le vice.

Il est peu d'hommes qui n'aient de mauvaises habitudes a corriger, de
facheux penchants a réformer. Rappelons-nous que nous serons jugés
avec la méme mesure qui nous aura servi pour nos semblables. Les
opinions que nous nous formons sur eux sont presque toujours un reflet
de notre propre nature. Soyons plus prompts a excuser qu'a blamer.

Rien n'est plus funeste pour lI'avenir de I'ame que les mauvais propos,
que cette médisance incessante qui alimente la plupart des conversations.
L'écho de nos paroles retentit dans la vie future, la fumée de nos pensées
malveillantes forme comme une épaisse nuée dont l'esprit est enveloppé
et obscurci. Gardons-nous de ces critiques, de ces appréciations
malignes, de ces paroles railleuses qui empoisonnent I'avenir. Fuyons la
médisance comme une peste ; retenons sur nos lévres tout propos amer
prét a s'en échapper. Notre bonheur est a ce prix.

*

* *

L'homme charitable fait le bien dans I'ombre ; il dissimule ses bonnes
actions, tandis que le vaniteux proclame le peu qu'il fait. « La main
gauche doit ignorer ce que donne la main droite », a dit Jésus. « Celui
qui fait le bien avec ostentation a déja recu sa récompense. »

Donner en cachette, étre indifférent aux louanges des hommes, c'est
montrer une véritable élévation de caractére, c'est se placer au-dessus
des jugements d'un monde passager et chercher la justification de ses
actes dans la vie qui ne finit pas.



208 APRES LA MORT

Dans ces conditions, l'ingratitude, l'injustice ne peuvent atteindre
I'nomme charitable. Il fait le bien parce que c'est son devoir et sans en
attendre aucun avantage. Il ne cherche pas de récompense ; il laisse a la
loi éternelle le soin de faire découler les conséquences de ses actes, ou
plutot il n'y songe méme pas. Il est génereux sans calcul. Pour obliger les
autres, il sait se priver lui-méme, pénétre de l'idée qu'il n'y a nul mérite a
donner son superflu. C'est pourquoi I'obole du pauvre, le denier de la
veuve, le morceau de pain partagé avec le compagnon d'infortune, ont
plus de prix que les largesses du riche. Le pauvre, dans son dénuement,
peut encore secourir plus pauvre que lui.

Il est mille maniéres de se rendre utile, de venir au secours de ses
freres. L'or ne tarit pas toutes les larmes et ne panse pas toutes les plaies.
Il est des maux pour lesquels une amitié sincere, une ardente sympathie,
une effusion de I'ame feront plus que toutes les richesses.

Soyons généreux pour ceux qui ont succombé dans la lutte contre
leurs passions et ont été entrainés dans le mal, genéreux pour les
pécheurs, les criminels, les endurcis. Savons-nous par quelles phases
leurs @mes ont passé, quelles tentations elles ont endurées avant de
faillir ? Avaient-elles cette connaissance des lois supérieures qui soutient
a I'heure du péril ? Ignorantes, incertaines, agitées par tous les souffles
du dehors, pouvaient-elles résister et vaincre ? La responsabilité est
proportionnelle au savoir ; il est demandé davantage a celui qui posséde
la vérité.

Soyons pitoyables pour les petits, les débiles, les affligés, pour tous
ceux qui saignent des blessures de I'ame ou du corps. Recherchons les
milieux ou les douleurs abondent, ou les coeurs se brisent, ou les
existences se dessechent dans le désespoir et I'oubli. Descendons dans
ces abimes de misere, afin d'y porter les consolations qui relévent, les
bonnes paroles qui réconfortent, les exhortations qui vivifient, afin d'y
faire luire l'espérance, ce soleil des malheureux. Efforgons-nous d'en
arracher quelque victime, de la purifier, de la sauver du mal, de lui
ouvrir la voie honorable. C'est seulement par le dévouement et I'affection
que nous rapprocherons les distances, que nous préviendrons les
cataclysmes sociaux, en éteignant la haine qui couve au coeur des
désheérités.

Tout ce que I'hnomme fait pour son frére se grave dans le grand livre
fluidique dont les pages se déroulent a travers I'espace, pages lumineuses



LA CHARITE 209

ou s'inscrivent nos actes, nos sentiments, nos pensées. Et ces dettes nous
seront payees amplement dans les existences futures.

Rien n'est perdu, rien n'est oublié. Les liens qui unissent les ames a
travers les temps sont tissés des bienfaits du passe. La sagesse éternelle a
tout réglé pour le bien des étres. Les bonnes oeuvres accomplies ici-bas
deviennent, pour leur auteur, la source d'infinies jouissances dans
I'avenir.

La perfection de I'hnomme se résume en deux mots : Charité, Vérité. La
charité est la vertu par excellence ; elle est d'essence divine. Elle rayonne
sur les mondes, elle réchauffe les @mes comme un regard, comme un
sourire de I'Eternel. Elle surpasse en résultats le savoir, le génie. Ceux-Ci
ne vont pas sans quelque orgueil. Ils sont contestés, parfois méconnus,
mais la charité, toujours douce et bienveillante, attendrit les coeurs les
plus durs, désarme les esprits les plus pervers, en les inondant d'amour.

XLVIII. - PATIENCE ET BONTE.

Si I'orgueil est le pere d'une foule de vices, la charité donne naissance
a bien des vertus. La patience, la douceur, la réserve dans les propos,
déerivent d'elle. Il est facile a I'nomme charitable d'étre patient et doux, de
pardonner les offenses qui lui sont faites. La miséricorde est compagne
de la bonté. Une @me élevée ne peut connaitre la haine, ni pratiquer la
vengeance. Elle plane au-dessus des basses rancunes: elle voit les
choses de haut. Comprenant que les torts des hommes ne sont que le
résultat de leur ignorance, elle n'en concoit ni fiel, ni ressentiment. Elle
sait que pardonner, oublier les torts du prochain, c'est anéantir tout
germe d'inimitié, c'est effacer toute cause de discorde dans I'avenir, aussi
bien sur la terre que dans la vie de I'espace.

La charité, la mansuétude, le pardon des injures nous rendent
invulnérables, insensibles aux bassesses et aux perfidies. Elles
provoguent notre détachement progressif des vanités terrestres et nous
habituent a porter nos regards vers les choses que la déception ne peut
atteindre.

Pardonner est le devoir de I'ame qui aspire aux cieux élevés. Que de
fois n'avons-nous pas eu nous-mémes besoin de ce pardon ? Combien ne
I'avons-nous pas demandé ? Pardonnons, afin qu'il nous soit pardonné !
Nous ne pourrions obtenir pour nous ce que nous refusons aux autres. Si



210 APRES LA MORT

nous voulons nous venger, que ce soit par de bonnes actions. Le bien fait
a qui nous offense désarme notre ennemi. Sa haine se change en
etonnement, et son eétonnement en admiration. En réveillant sa
conscience endormie, cette lecon peut produire en lui une impression
profonde. Par ce moyen, peut-étre aurons-nous, en l'éclairant, arraché
une ame a la perversité.

Le seul mal que I'on doive signaler et combattre, c'est celui qui rejaillit
sur la société. Quand il se présente sous la forme de I'hypocrisie, de la
duplicité, du mensonge, nous devons le démasquer, car d'autres
personnes pourraient en souffrir ; mais il est beau de garder le silence sur
ce qui atteint nos seuls intéréts ou notre amour-propre.

La vengeance sous toutes ses formes, le duel, la guerre sont des
vestiges de la sauvagerie primitive, I'héritage d'un monde barbare et
arriéré. Celui qui a entrevu I'enchainement grandiose des lois
superieures, de ce principe de justice dont les effets se répercutent a
travers les temps, celui-la peut-il songer a se venger ?

Se venger, c'est d'une seule faute, d'un seul crime, en faire deux ; c'est
se rendre aussi coupable que I'offenseur lui-méme. Quand I'outrage ou
I'injustice nous frappent, imposons silence a notre dignité blessée,
songeons a ceux que, dans le passé obscur, nous avons nous-mémes
offensés, outragés, spoliés, et subissons l'injure comme une réparation.
Ne perdons pas de vue le but de I'existence, que ces accidents nous
feraient oublier. Ne quittons pas la voie droite et slre ; ne nous laissons
pas entrainer par la passion sur les pentes dangereuses qui nous
rameneraient a la bestialité ; gravissons-les plutot avec un redoublement
de courage. La vengeance est une folie qui nous ferait perdre le fruit de
bien des progres, reculer sur le chemin parcouru. Un jour, lorsque nous
aurons quitté la terre, peut-étre bénirons-nous ceux qui auront été durs,
Impitoyables envers nous, qui nous auront dépouillés, abreuvés
d'amertume ; nous les bénirons, car de leurs iniquités sera sorti notre
bonheur spirituel. lls croyaient nous faire du mal, et ils auront facilité
notre avancement, notre eélévation, en nous donnant l'occasion de
souffrir sans murmure, de pardonner et d'oublier.

La patience est cette qualité qui nous apprend a supporter avec calme
tous les ennuis. Elle ne consiste pas a éteindre en nous toute sensation, a
nous rendre indifférents, inertes, mais a rechercher, au-dela des horizons



PATIENCE ET BONTE 211

du présent, les consolations qui nous font considérer comme futiles et
secondaires les tribulations de la vie mateérielle.

La patience mene a la bienveillance. Comme autant de miroirs, les
ames nous renvoient le reflet des sentiments qu'elles nous inspirent. La
sympathie appelle la sympathie, et I'indifférence engendre l'aigreur.

Apprenons, quand c'est necessaire, a reprimander avec douceur, a
discuter sans emportement, a juger toutes choses avec bienveillance et
modération ; fuyons tout ce qui passionne et surexcite.

Gardons-nous surtout de la colere, qui est le réveil de tous les instincts
sauvages, amortis en nous par le progrées et la civilisation, une
réminiscence de nos vies obscures. En chaque homme, la béte subsiste
encore par certains cotés, la béte que nous devons dompter a force
d'énergie, si nous ne voulons étre dominés, asservis par elle. Dans la
colere, ces instincts assoupis se réveillent et de I'nomme font un fauve.
Alors s'évanouissent toute dignité, toute raison, tout respect de soi-
méme. La colére nous aveugle, nous fait perdre la conscience de nos
actes et, dans ses fureurs, peut nous conduire jusqu'au crime.

Il est dans la nature du sage de se posséder toujours, et la colére est
I'indice d'un caractére arrieré. Celui qui y est enclin devra veiller avec
soin sur ses impressions, etouffer en lui le sentiment de la personnalité,
eviter de rien faire, de rien dire, tant qu'il se sentira sous I'empire de cette
redoutable passion.

Efforcons-nous d'acquérir la bonté, qualité ineffable, auréole de la
vieillesse ; la bonté, qui vaut a son possesseur ce culte du coeur rendu
par les humbles et les petits a leurs soutiens et a leurs protecteurs.

L'indulgence, la sympathie, la bonté apaisent les hommes, les attirent a
nous, les disposent a préter a nos avis une oreille confiante, tandis que la
sévérité les rebute et les éloigne. La bonté nous crée ainsi une sorte
d'autorité morale sur les ames, nous fournit plus de chances de les
emouvoir, de les ramener au bien. Faisons-nous donc de cette vertu un
flambeau, a lI'aide duquel nous porterons la lumiere dans les intelligences
les plus obscures, tache délicate, mais que rendront facile un peu
d'amour pour nos freres et le sentiment profond de la solidarité.



XLIX. - L'AMOUR.

L'amour, c'est la céleste attraction des &@mes et des mondes, la
puissance divine qui relie les univers, les gouverne et les féconde ;
I'amour, c'est le regard de Dieu !

Ne décorez pas d'un tel nom l'ardente passion qu'attisent des désirs
charnels. Ce n'est la qu'une ombre, un grossier pastiche de I'amour. Non,
I'amour est le sentiment supérieur en qui se fondent et s’harmonisent
toutes les qualités du coeur ; c'est le couronnement des vertus humaines,
de la douceur, de la charité, de la bonté ; c'est I'éclosion dans I'ame d'une
force qui nous entraine au-dessus de la matiére, vers des hauteurs
divines, nous unit a tous les étres et éveille en nous des félicités intimes,
qui laissent bien loin toutes les voluptés terrestres.

Aimer, c'est se sentir vivre en tous et pour tous, c'est se consacrer
jusqu'au sacrifice, jusqu'a la mort, a une cause ou a un étre. Si vous
voulez savoir ce qu'est aimer, considérez les grandes figures de
I'numanité et, au-dessus de toutes, le Christ, pour qui I'amour était toute
la morale et toute la religion. N'a-t-il pas dit : « Aimez vos ennemis, faites
du bien a ceux qui vous persécutentf10],, » ?

En nous tenant ce langage, le Christ n'exige pas de notre part une
affection qui ne peut étre dans notre coeur, mais bien l'absence de toute
haine, de tout esprit de vengeance, une disposition sincére a aider, dans
I'occasion, ceux qui nous affligent.

Une sorte de misanthropie, de lassitude morale éloigne parfois de bons
esprits du reste de I'humanité. Il faut réagir contre cette tendance a
I'isolement, en considérant tout ce qu'il y a de grand et de beau dans
I'étre humain, en se rappelant toutes les marques d'affection, tous les
actes bienveillants, dont on a été I'objet. Que devient I'homme séparé de
ses semblables, privé de la famille et de la patrie ? Un étre inutile et
malheureux. Ses facultés s'étiolent, ses forces s'amoindrissent, la
tristesse I'envahit. On ne progresse pas seul. Aussi faut-il vivre avec les
hommes, voir en eux des compagnons nécessaires. La bonne humeur est
la santé de I'ame. Laissons notre coeur s'ouvrir aux impressions saines et
fortes. Aimons pour étre aimés !

110 voir chap. VI, p. 78.



L'AMOUR 213

Si notre sympathie doit s'étendre a tout ce qui nous entoure, étres et
choses, a tout ce qui nous aide a vivre, et méme aux membres inconnus
de la grande famille humaine, quel amour profond, inaltérable, ne
devons-nous pas a nos parents : au pere dont la sollicitude soutint notre
enfance, qui longtemps peina pour aplanir devant nous le rude sentier de
la vie ; a la mére qui nous a portés et nourris, qui a veillé avec angoisse
sur nos premiers pas et nos premieres douleurs! De quel tendre
dévouement ne devons-nous pas entourer leur vieillesse, reconnaitre leur
affection, leurs soins assidus !

A la patrie nous devons également notre coeur et notre sang. Elle
recueille et transmet I'héritage des nombreuses genérations qui
travaillent et souffrent pour edifier une civilisation dont nous recevons
les bienfaits en naissant. Gardienne des trésors intellectuels accumulés
par les ages, elle veille a leur conservation, a leur développement, et,
mere généreuse, elle les dispense a tous ses enfants. Ce patrimoine sacré,
sciences et arts, lois, institutions, ordre et libertés, tout l'immense
outillage sorti de la pensée et des mains des hommes, tout ce qui
constitue la richesse, la grandeur, le génie d'une nation, nous en avons
notre part. Sans la patrie, sans cette civilisation qu'elle nous legue, nous
ne serions que des sauvages. Quoi que nous fassions pour elle, nous ne
lui rendrons jamais ce qu'elle a fait pour nous !

Vénérons la mémoire de ceux qui ont contribué par leurs veilles, leurs
efforts et leurs sacrifices a réunir, a augmenter cet héritage ; la mémoire
des héros qui ont défendu la patrie aux heures terribles, de tous ceux qui
ont, jusqu'au seuil de la mort, proclamé la vérite, servi la justice et nous
ont transmis, rouges de leur sang, les libertés et les progrés dont nous
jouissons.

* *

L'amour, profond comme la mer, infini comme le ciel, embrase tous
les étres. Dieu en est le foyer. Comme le soleil se leve indifféremment
sur toutes choses et réchauffe la nature entiére, I'amour divin vivifie
toutes les @mes ; ses rayons, pénétrant a travers les ténebres de notre
égoisme, vont allumer des lueurs tremblantes au fond de chaque coeur
humain. Tous les étres sont faits pour aimer. Les parcelles de vie morale,
les germes du bien qui reposent en eux, fécondeés par le foyer supréme,



214 APRES LA MORT

s'épanouiront un jour, fleuriront jusqu'a ce qu'ils soient réunis dans une
méme communion d'amour, dans une fraternité universelle.

Qui que vous soyez, vous qui lisez ces pages, sachez que nous nous
rencontrerons un jour, soit en ce monde, dans des existences ultérieures,
soit sur une sphere plus avancée, ou dans I'immensité des espaces ; que
nous sommes destinés a nous influencer dans le sens du bien, a nous
aider dans notre ascension commune. Enfants de Dieu, membres de la
grande famille des esprits, marqués au front du signe de lI'immortalite,
nous sommes destinés a nous connaitre, a nous unir dans la sainte
harmonie des lois et des choses, loin des passions et des grandeurs
mensongeres de la terre. En attendant ce jour, que ma pensée aille vers
toi, 6 mon frére ou ma soeur, comme un témoignage de douce
sympathie ; qu'elle te soutienne dans tes doutes, qu'elle te console dans
tes douleurs, qu'elle te reléve dans tes defaillances, qu'elle se joigne a la
tienne pour demander a notre pere commun de nous aider a conquerir un
avenir meilleur,

L. - RESIGNATION DANS L'ADVERSITE.

La souffrance est une loi de notre monde. Dans toutes les conditions,
dans tous les ages, sous tous les climats, I'homme a souffert, I'hnomme a
pleuré. Malgré les progres sociaux, des millions d'étres ploient encore
sous le poids de la douleur. Les classes supérieures ne sont pas exemptes
de maux. Chez les esprits cultives, la sensibilité, plus éveillée, plus
exquise, amene des impressions plus vives. Le riche, comme le pauvre,
souffre en sa chair et en son coeur. De tous les points du globe, la plainte
humaine monte dans I'étendue.

Méme au sein de I'abondance, un sentiment d'accablement, une vague
tristesse s'empare parfois des ames delicates. Elles sentent que le
bonheur est irréalisable ici-bas, qu'il n'y luit qu'en de fugitifs éclairs.
L'esprit aspire a des vies, a des mondes meilleurs ; une sorte d'intuition
lui dit que la terre n'est pas tout. Pour I'hnomme nourri de la philosophie
des Esprits, cette intuition vague se change en certitude. Il sait ou il va, il
connait le pourquoi de ses maux, la raison d'étre de la souffrance. Au-
dela des ombres et des angoisses de la terre, il entrevoit lI'aube d'une
nouvelle vie.



RESIGNATION DANS L'ADVERSITE 215

Pour peser les biens et les maux de I'existence, pour savoir ce que sont
le bonheur et le malheur véritables, il faut s'élever au-dessus du cercle
étroit de la vie terrestre. La connaissance de la vie future, du sort qui
nous y attend nous permet de mesurer les consequences de nos actes et
leur influence sur notre avenir.

Envisagé a ce point de vue, le malheur pour I'étre humain ne sera plus
la souffrance, la perte des siens, les privations, la misere ; non, ce sera
tout ce qui le souille, I'amoindrit ou fait obstacle a son avancement. Le
malheur, pour celui qui considere seulement le présent, peut étre la
pauvreté, les infirmités, la maladie. Pour I'esprit qui plane de haut, ce
sera I'amour du plaisir, I'orgueil, la vie inutile et coupable. On ne peut
juger une chose sans voir tout ce qui en découle, et c'est pourquoi nul ne
comprendra la vie, s'il n'en connait ni le but, ni les lois.

Les épreuves, en purifiant I'dme, préparent son élévation et son
bonheur, tandis que les joies de ce monde, les richesses, les passions
I'amollissent, lui ménagent dans l'autre vie d'ameres déceptions. Aussi,
celui qui souffre en son ame et en son corps, celui que I'adversité accable
peut espérer et lever son regard confiant vers le ciel ; il paie sa dette a la
destinée et conquiert la liberté ; mais celui qui se complait dans la
sensualité forge ses propres chaines, accumule de nouvelles
responsabilités, qui péseront lourdement sur ses jours futurs.

La douleur, sous ses formes multiples, est le remede supréme aux
imperfections, aux infirmités de I'ame. Sans elle, pas de guérison
possible. De méme que les maladies organiques sont souvent le résultat
de nos exces, les epreuves morales qui nous atteignent sont la résultante
de nos fautes passées. Tot ou tard, ces fautes retombent sur nous, avec
leurs consequences logiques. C'est la loi de justice, d'équilibre moral.
Sachons en accepter les effets, comme nous acceptons les remedes
amers, les opérations douloureuses qui doivent rendre la sante, I'agilité a
notre corps. Alors méme que les chagrins, les humiliations et la ruine
nous accablent, subissons-les avec patience. Le laboureur déchire le sein
de la terre pour en faire jaillir la moisson dorée. Ainsi, de notre ame
déchirée surgira une abondante moisson morale.

L'action de la douleur détache de nous ce qui est impur et mauvais, les
appétits grossiers, les vices, les désirs, tout ce qui vient de la terre et doit
retourner a la terre. L'adversité est la grande école, le champ fertile des
transformations. Grace a ses enseignements, les passions mauvaises se



216 APRES LA MORT

changent peu a peu en passions généreuses, en amour du bien. Rien n'est
perdu. Mais cette transformation est lente et difficile. La souffrance, la
lutte constante contre le mal, le sacrifice de soi-méme peuvent seuls la
réaliser. Par eux I'ame acquiert I'expérience et la sagesse. Le fruit vert et
acide gu'elle était se change, sous les ondes réegéneratrices de I'épreuve,
sous les rayons du soleil divin, en un fruit doux, parfumé, mdr pour les
mondes supérieurs.

Seule, l'ignorance des lois universelles nous fait prendre nos maux en
dégodt. Si nous comprenions combien ces maux sont nécessaires a notre
avancement, si nous savions en aimer I'amertume, ils ne nous paraitraient
plus un fardeau. Tous, nous haissons la douleur, mais nous n‘en sentons
I'utilité que lorsque nous avons quitté le monde ou elle exerce son
empire. Son oeuvre est feconde cependant. Elle fait éclore en nous des
tréesors de pitié, de tendresse, d'affection. Ceux qui ne l'ont jamais
connue ont peu de valeur. A peine la surface de leur ame est-elle
défrichée. Rien n'est profond en eux. ni le sentiment, ni la raison.
N'ayant pas subi la souffrance, ils restent indifférents, insensibles a celle
des autres.

Dans notre aveuglement, nous maudissons nos existences obscures,
monotones, douloureuses ; mais, lorsque nous élevons nos regards au-
dessus des horizons bornés de la terre ; lorsque nous avons discerné le
véritable motif de la vie, nous comprenons que ces vies sont précieuses,
indispensables pour dompter les esprits orgueilleux, pour nous soumettre
a cette discipline morale sans laquelle il n'est pas de progres.

Libres de nos actions, exempts de maux, de soucis, nous nous laissons
aller a la fougue de nos passions, a I'entrainement de notre caractere.
Loin de travailler a notre amélioration, nous ne faisons qu'ajouter a nos
fautes passees des fautes nouvelles, tandis que, comprimes par la
souffrance, dans des existences humbles, nous nous habituons a la
patience, a la réflexion, nous acquérons ce calme de la pensée qui, seul,
permet d'entendre la voix d'en haut, la voix de la raison.

C'est au creuset de la douleur que se forment les grandes ames.
Parfois, sous nos yeux, des anges de bonté viennent vider le calice
d'amertume, afin de donner I'exemple a ceux qu'emporte la tourmente
des passions. L'épreuve est la réparation nécessaire, acceptée avec
connaissance de cause par beaucoup d'entre nous. Que cette pensée nous
inspire aux moments de défaillance; que le spectacle des maux



RESIGNATION DANS L'ADVERSITE 217

supportés avec une résignation touchante nous donne la force de rester
fideles a nos propres engagements, aux resolutions viriles prises avant le
retour dans la chair.

La.foi nouvelle a résolu le probleme de I'épuration par la douleur. La
voix des Esprits nous encourage aux heures difficiles. Ceux-la mémes
qui subirent toutes les agonies de I'existence terrestre nous disent
aujourd'hui :

« J'ai souffert et n'ai été heureux que de mes souffrances. Elles ont racheté bien
des années de luxe et de mollesse. La souffrance m'a appris a penser, a prier ; au
milieu des enivrements du plaisir, jamais la réflexion salutaire n'avait pénétré dans
mon ame, jamais la priére n'avait effleuré mes levres. Bénies soient mes épreuves,
puisqu'elles m'ont enfin ouvert la voie qui conduit a la sagesse et a la vérite11]1 »

Voila I'oeuvre de la souffrance ! N'est-ce pas la plus grande de toutes
celles qui s'accomplissent dans I'humanité ? Elle se poursuit en silence,
en secret, mais les résultats en sont incalculables. Détachant I'dme de
tout ce qui est bas, mateériel, transitoire, elle I'éleve, la tourne vers
I'avenir, vers les mondes supérieurs. Elle lui parle de Dieu et des lois
eternelles. Certes, il est beau d'avoir une fin glorieuse, de mourir jeune,
en combattant pour son pays. L'histoire enregistre le nom des héros, et
les générations rendent a leur mémoire un juste tribut d'admiration. Mais
une longue vie de douleurs, de maux patiemment subis est encore plus
feconde pour l'avancement de l'esprit. L'histoire n'en dira rien, sans
doute. Toutes ces vies obscures et muettes, vies de lutte silencieuse et de
recueillement, tombent dans I'oubli, mais ceux qui les ont accomplies
trouvent dans la lumiere spirituelle leur récompense. La douleur seule
assouplit notre coeur, avive les feux de notre @me. C'est le ciseau qui lui
donne ses proportions harmoniques, affine ses contours, la fait resplendir
de sa plus parfaite beauté. Une oeuvre de sacrifice, lente, continue,
produit de plus grands effets qu'un acte sublime, mais isolé.

Consolez-vous donc, vous tous, ignores, qui souffrez dans I'ombre de
maux cruels, et vous que l'on meprise pour votre ignorance et vos
facultés restreintes. Apprenez que parmi vous se trouvent de grands
Esprits, qui ont voulu renaitre ignorants pour s’humilier, abandonnant
pour un temps leurs facultés brillantes, leurs aptitudes, leurs talents. Bien

111 communication médianimique recue par l'auteur.



218 APRES LA MORT

des intelligences sont voilées par I'expiation ; mais, a la mort, ces voiles
tombent, et ceux que I'on dédaignait pour leur peu de savoir, éclipseront
les orgueilleux qui les repoussaient. Il ne faut mépriser personne. Sous
d’humbles et chétives apparences et jusque parmi les idiots et les fous, de
grands esprits cachés dans la chair expient un passe redoutable.

O vies humbles et douloureuses, trempées de larmes, sanctifiées par le
devoir, vies de luttes et de renoncement, existences de sacrifice pour la
famille, pour les faibles, les petits ; dévouements inconnus, abnegations
ignorées, plus méritoires que les dévouements célebres, vous étes autant
d'échelons qui conduisent I'ame a la félicité ! C'est a vous, c'est aux
obstacles, aux humiliations dont vous étes semees qu'elle doit sa purete,
sa force, sa grandeur. VVous seules, en effet, dans les angoisses de chaque
jour, dans les immolations imposeées, vous lui apprenez la patience, la
résolution, la constance, toute la sublimité de la vertu, et elle vous devra
l'auréole splendide, promise dans l'espace au front de ceux qui ont
souffert, lutté et vaincu.

* *

S'il est une cruelle épreuve, c'est la perte des étres aimes ; c'est quand,
I'un apres l'autre, on les voit disparaitre, enlevés par la mort, et que la
solitude se fait peu a peu autour de nous, pleine de silence et de nuit.

Ces départs successifs de tous ceux qui nous furent chers sont autant
d'avertissements solennels ; ils nous arrachent a notre égoisme ; ils nous
montrent la puérilité de nos préoccupations matérielles, de nos ambitions
terrestres et nous invitent a nous préparer a ce grand voyage.

La perte d'une mere est irréparable. Quel vide en nous, autour de nous,
lorsque cette amie, la meilleure, la plus ancienne et la plus sire de
toutes, descend au tombeau ; que ces yeux qui nous contempléerent avec
amour se ferment pour jamais ; que ces levres qui se poserent si souvent
sur notre front se refroidissent ! L'amour d'une mére, n'est-ce pas ce qu'il
y a de plus pur, de plus désintéressé ? N'est-ce pas comme un reflet de la
bonté de Dieu ?

La mort de nos enfants est aussi une source d'amers chagrins. Un peére,
une mere ne sauraient sans déchirement voir disparaitre I'objet de leur
affection. C'est a ces heures désolées que la philosophie des Esprits nous
est d'un grand secours. A nos regrets, a notre douleur de voir des



RESIGNATION DANS L'ADVERSITE 219

existences pleines de promesses sitdt brisées, elle répond qu'une mort
prématurée est souvent un bien pour l'esprit qui s'en va et se trouve
affranchi des périls et des seductions de la terre. Cette vie si courte -
pour nous inexplicable mystére - avait sa raison d'étre. L'ame confiée a
nos soins, a nos tendresses, y venait parfaire ce qu'avait eu d'insuffisant
pour elle une incarnation précédente. Nous ne voyons les choses qu'au
point de vue humain, et de la viennent nos erreurs. Le séjour de ces
enfants sur terre nous aura ete utile. 1l aura fait naitre dans notre coeur
les saintes émotions de la paternité, sentiments délicats, jusqu'alors
inconnus de nous, qui attendrissent et rendent meilleur. Il aura formé de
nous a eux des liens assez puissants pour nous attacher a ce monde
invisible qui nous réunira tous. Car c'est la qu'est la beauté de la doctrine
des Esprits. Avec elle, ces étres ne sont pas perdus pour nous. lIs nous
quittent un instant, mais nous sommes destinés a les rejoindre.

Que dis-je ? notre séparation n'est qu'apparente. Ces ames, ces enfants,
cette mere bien-aimés sont prés de nous. Leurs fluides, leurs pensées
nous enveloppent; leur amour nous protege. Nous pouvons parfois
méme communiquer avec eux, recevoir leurs encouragements, leurs
conseils. Leur affection pour nous n'est pas évanouie. La mort I'a rendue
plus profonde et plus éclairée. Ils nous exhortent a chasser loin de nous
cette vaine tristesse, ces chagrins stériles, dont le spectacle les rend
malheureux. Ils nous supplient de travailler avec courage et persévérance
a notre ameélioration, afin de les retrouver, de nous réunir a eux dans la
vie spirituelle.

* *

Lutter contre I'adversité est un devoir ; s'abandonner, se laisser aller a
la paresse, subir sans réagir les maux de la vie serait une lacheté. Les
difficultés que nous avons a vaincre exercent et développent notre
intelligence. Cependant, lorsque nos efforts restent superflus, lorsque
I'inévitable se dresse, I'neure est venue de faire appel a la résignation.
Nulle puissance ne saurait détourner de nous les conséquences du passé.
Se revolter contre la loi morale serait aussi insensé que de vouloir
résister aux lois de la distance et de la pesanteur. Un fou peut chercher a
lutter contre la nature immuable des choses, tandis que l'esprit sensé
trouve dans I'épreuve un moyen de se retremper, de fortifier ses qualités



220 APRES LA MORT

viriles. L'ame intrépide accepte les maux de la destinée ; mais, par la
pensée, elle s'éléve au-dessus d'eux et s'en fait un marchepied pour
atteindre a la vertu.

Les afflictions les plus cruelles, les plus profondes, lorsqu'elles sont
acceptées avec la soumission qui est le consentement de la raison et du
coeur, indiguent genéralement le terme de nos maux, l'acquittement de la
derniére fraction de notre dette. C'est l'instant décisif ou il importe de
rester ferme, de faire appel a toute notre résolution, a notre énergie
morale, afin de sortir victorieux de I'épreuve et d'en recueillir les
avantages.

Souvent, aux heures difficiles, la pensée de la mort vient nous visiter.
Il n'est pas répréhensible de demander la mort, mais elle n'est vraiment
désirable qu'apres avoir triomphé de toutes nos passions. A quoi bon
désirer la mort, si, n'étant pas guéris de nos vices, il faut revenir encore
nous purifier par de pénibles incarnations ? Nos fautes sont comme la
tunique du centaure collée a notre étre, et dont le repentir et I'expiation
peuvent seuls nous débarrasser.

La douleur régne toujours en souveraine sur le monde, et pourtant un
examen attentif nous montrerait avec quelle sagesse et quelle prévoyance
la volonté divine en a gradué les effets. D'étapes en étapes, la nature
s'achemine vers un ordre de choses moins farouche, moins violent. Aux
premiers ages de notre planéte, la douleur était la seule école, le seul
aiguillon pour les étres. Mais, peu a peu, la souffrance s'atténue : des
maux effroyables, la peste, la lepre, la famine, permanents autrefois, ont
presque disparu. L'homme a dompté les éléments, rapproché les
distances, conquis la terre. L'esclavage n'est plus. Tout évolue et
progresse. Lentement, mais sdrement, malgré les reculs inhérents a la
liberté, I'numanité s'améliore. Ayons confiance en la puissance directrice
de l'univers. Notre esprit borné ne saurait juger l'ensemble de ses
moyens. Dieu seul a la notion exacte de cette cadence rythmée, de cette
alternance nécessaire de la vie et de la mort, de la nuit et du jour, de la
joie et de la douleur, d'ou se dégagent finalement le bonheur et
I'élévation des étres. Laissons-lui donc le soin de fixer I'heure de notre
départ et attendons-la, sans la désirer ni la craindre.



RESIGNATION DANS L'ADVERSITE 221

Enfin, la voie d'épreuves est parcourue ; le juste sent que le terme est
proche. Les choses de la terre palissent de jour en jour a ses yeux. Le
soleil lui semble terne, les fleurs incolores, le chemin plus rocailleux.
Plein de confiance, il voit s'approcher la mort. Ne sera-t-elle pas le calme
apres la tempéte, le port apres une traversée orageuse ?

Qu'il est grand, le spectacle offert par I'ame résignée, s'apprétant a
quitter la terre apres une vie douloureuse ! Elle jette un dernier regard
sur son passé ; elle revoit, dans une sorte de pénombre, les mepris
endurés, les larmes refoulées, les gémissements étouffés, les souffrances
bravement supportées. Doucement, elle sent se détacher les entraves qui
I'enchainaient a ce monde. Elle va abandonner son corps de boue, laisser
bien loin derriére elle toutes les servitudes matérielles. Que pourrait-elle
craindre ? N'a-t-elle pas fait preuve d'abnégation, sacrifié ses intéréts a la
Veérité, au devoir ? N'a-t-elle pas bu jusqu'a la lie le calice purificateur ?

Elle voit aussi ce qui l'attend. Les images fluidiques de ses actes de
sacrifice et de renoncement, ses pensées généreuses l'ont devanceée,
jalons brillants qui marquent la voie de son ascension. Ce sont les trésors
de sa vie nouvelle.

Elle distingue tout cela, et son regard s'éleve encore plus haut, la ou
I'on n‘aborde qu'avec la lumiére au front, I'amour et la foi au coeur.

A ce spectacle, une joie céleste la pénetre ; elle regrette presque de ne
pas avoir assez souffert. Une derniére priére, comme un cri d'allégresse,
jaillit des profondeurs de son étre et monte vers son Pere, vers son
Maitre bien-aimé. Les échos de I'espace répétent ce cri de délivrance,
auquel se joignent les accents des esprits heureux qui se pressent en
foule pour la recevaoir.

LI. - LA PRIERE.

La priére doit étre un épanchement intime de I'dme a Dieu, un
entretien solitaire, une méditation toujours utile, souvent féconde. C'est
le refuge par excellence des affligés, des coeurs meurtris. Aux heures
d'accablement, de déchirement intérieur et de desespoir, qui n'a trouve
dans la priere le calme et le réconfort, ou tout au moins un
adoucissement a ses maux ? Un dialogue mystérieux s'établit entre I'ame
souffrante et la puissante évoquée. L'dme expose ses angoisses, Ses
défaillances ; elle implore secours, appui, indulgence. Et alors, dans le



222 APRES LA MORT

sanctuaire de la conscience, une voix secrete répond, la voix de Celui
d'ou proviennent toute force pour les luttes de ce monde, tout baume
pour nos blessures, toute lumiere pour nos incertitudes. Et cette voix
console, releve, persuade ; elle fait descendre en nous le courage, la
soumission, la resignation stoique. Nous nous relevons moins tristes,
moins accablés ; un rayon de soleil divin a lui en notre &me, y a fait
éclore l'espérance.

Il est des hommes qui médisent de la priére, qui la trouvent banale,
ridicule. Ceux-la n'ont jamais prié ou n'ont jamais su prier. Ah! sans
doute, s'il ne s'agit que des patendtres débitées sans conviction, de ces
récitations aussi vaines qu'interminables, de toutes ces oraisons classées
et numérotées, que les levres balbutient et ol le coeur n'a point de part,
on peut comprendre leurs critiques ; mais, ce n'est pas la la vraie priére.
L'abaisser a des formules dont on mesure la longueur a la somme
qu'elles rapportent, cela devient une profanation, presque un sacrilege.

La priére est une élévation au-dessus des choses terrestres, un ardent
appel, un élan, un coup d'aile vers des régions que ne troublent pas les
murmures, les agitations du monde matériel et ou I'étre puise les
inspirations qui lui sont nécessaires. Plus son élan est puissant, plus son
appel est sincere, plus distinctes, plus claires se révelent a lui les
harmonies, les voix, les beautés des mondes supérieurs. C'est comme une
fenétre qui s'ouvre sur l'invisible, sur I'infini, et par ou il percoit mille
Impressions consolantes et sublimes. Ces impressions, il s'en impregne,
s'en enivre, il s'y retrempe comme dans un bain fluidique régénérateur.

Dans ces entretiens de I'ame avec la Puissance supréme, le langage ne
doit pas étre préparé, noté d'avance ; il doit varier suivant les besoins,
I'état d'esprit de I'étre humain. C'est un cri, une plainte, une effusion ou
un chant d'amour, un acte d'adoration, un inventaire moral fait sous I'oeil
de Dieu, ou encore une simple pensée, un souvenir, un regard levé vers
les cieux.

Il n‘est pas d'heures pour la priere. Il est bon, sans doute, d'élever son
coeur a Dieu au début et a la fin de la journée. Mais, si vous vous sentez
mal disposeé, ne priez pas. En revanche, lorsque votre ame est attendrie,
remuée par un sentiment profond, par le spectacle de I'infini, que ce soit
au bord des océans, sous la clarté du jour ou sous la coupole étincelante
des nuits, au milieu des champs et des bois ombreux, dans le silence des
foréts, alors, priez ; toute cause est bonne et grande qui mouille vos yeux



LA PRIERE 223

de larmes, fait ployer vos genoux et jaillir de votre coeur un hymne
d'amour, un cri d'adoration vers la Puissance éternelle qui guide vos pas
au bord des abimes.

Ce serait une erreur de croire que nous pouvons tout obtenir par la
priére, que son efficacité est assez grande pour détourner de nous les
épreuves inhérentes a la vie. La loi d'immuable justice ne saurait se plier
a nos caprices. Certains demandent la fortune, ignorant qu'elle serait un
malheur pour eux, en donnant un libre essor a leurs passions. D'autres
veulent éloigner des maux qui sont parfois la condition nécessaire de
leurs progres. Les supprimer aurait pour effet de rendre leur vie stérile.
D'autre part, comment Dieu pourrait-il accéder a tous les désirs que les
hommes expriment dans leurs prieres ? La plupart sont incapables de
discerner ce qui leur convient, ce qui leur serait le plus profitable.

Dans la priére qu'il adresse chaque jour & I'Eternel, le sage ne demande
pas que sa destinée soit heureuse ; il ne demande pas que la douleur, les
déceptions, les revers soient écartés de lui. Non! ce qu'il désire, c'est
connaitre la loi pour mieux I'accomplir ; ce qu'il implore, c'est I'aide d'en
haut, le secours des Esprits bienveillants, afin de supporter dignement
les mauvais jours. Et les bons Esprits répondent a son appel. Ils ne
cherchent pas a détourner le cours de la justice, a entraver I'exécution
des divins décrets. Sensibles aux souffrances humaines, qu'ils ont
connues, endurées, ils apportent a leurs freres de la terre I'inspiration qui
les soutient contre les influences matérielles ; ils favorisent ces nobles et
salutaires pensées, ces €lans du coeur qui, en les portant vers les hautes
régions, les délivrent des tentations et des pieges de la chair. La priere du
sage, faite dans un recueillement profond, en dehors de toute
préoccupation égoiste, éveille en lui cette intuition du devoir, ce
sentiment supérieur du vrai, du bien et du juste, qui le guident a travers
les difficultés de I'existence et le maintiennent en communion intime
avec la grande harmonie universelle.

Mais la puissance souveraine ne représente pas seulement la justice,
elle est aussi la bonte, immense, infinie, secourable. Or, pourquoi
n'obtiendrions-nous pas dans nos priéres tout ce que la bonté peut
concilier avec la justice ? Nous pouvons toujours demander appui et
secours aux heures de détresse. Dieu seul sait ce qui est le plus
convenable pour nous et, a défaut de I'objet de nos demandes, il nous
enverra toujours soutien fluidique et résignation.



224 APRES LA MORT

*

* *

Lorsqu'une pierre vient frapper les eaux, on en voit vibrer la surface en
ondulations concentriques. Ainsi le fluide universel est mis en vibration
par nos prieres et nos pensées, avec cette différence que les vibrations
des eaux sont limitées, alors que celles du fluide universel se succédent a
I'infini. Tous les étres, tous les mondes sont baignes dans cet élement,
comme nous le sommes nous-mémes dans l'atmospheére terrestre. Il en
résulte que notre pensée, lorsqu'elle est mue par une force d'impulsion,
par une volonté suffisante, va impressionner les ames a des distances
incalculables. Un courant fluidique s'établit des unes aux autres et
permet aux Esprits élevés de répondre a nos appels et de nous influencer
a travers l'espace.

Il en est de méme pour les ames souffrantes. La priere opére sur elles
comme une magnétisation a distance. Elle pénétre a travers les fluides
épais et sombres qui enveloppent les esprits malheureux ; elle atténue
leurs soucis, leurs tristesses. C'est la fleche lumineuse percant leurs
ténebres, la vibration harmonieuse qui dilate et réjouit I'ame oppressée.
Quelle consolation pour ces esprits de sentir qu'ils ne sont pas
abandonnés ; que des étres humains s'intéressent encore a leur sort ! Des
sons, a la fois puissants et doux, s'élevent comme un chant dans
I'étendue et se répercutent avec d'autant plus d'intensité qu'ils émanent
d'une bouche plus aimante. lls arrivent jusqu'a eux, les émeuvent, les
pénetrent profondément. Cette voix lointaine et amie leur rend la paix,
I'espoir, le courage. Si nous pouvions mesurer l'effet produit par une
priere ardente, par une volonté généreuse et énergique sur ces
malheureux, nos voeux s'éleveraient souvent vers les déshérités, les
délaissés de I'espace, vers ceux a qui nul ne songe et qui sont plongés
dans un morne découragement.

Prier pour les esprits malheureux, prier avec compassion, avec amour,
est une des formes les plus efficaces de la charité. Tous peuvent
I'exercer, tous peuvent faciliter le dégagement des ames, abréger la durée
du trouble gqu'elles ressentent apres la mort, par un élan chaleureux de la
pensée, par un souvenir bienveillant et affectueux. La priére facilite la
désagrégation corporelle, aide I'esprit a se dégager des fluides grossiers
qui I'enchainent a la matiere. Sous l'influence des ondes magnétiques que



LA PRIERE 225

projette une volonté puissante, la torpeur cesse, l'esprit se reconnait,
reprend possession de lui-méme.

La priere pour autrui, pour nos proches, pour les infortunés et les
malades, quand elle est faite avec un coeur droit et une foi ardente, peut
aussi produire de salutaires effets. Méme lorsque les lois de la destinée
lui font obstacle, lorsque I'épreuve doit étre accomplie jusqu'au bout, la
priere n'est pas inutile. Les fluides bienfaisants qu'elle porte en elle
s'accumulent pour se déverser, a la mort, dans le périsprit de I'étre aimé.

« Reunissez-vous pour prier », a dit l'apotrefl2| La priere faite en
commun est un faisceau de volontés, de pensées, rayons, harmonies,
parfums, qui se dirige avec plus de puissance vers son but. Elle peut
acquérir une force irrésistible, une force capable de soulever, d'ébranler
les masses fluidiques. Quel levier pour I'ame ardente qui met dans cet
elan tout ce qu'il y a de grand, de pur, d'élevé en elle ! Dans cet état, ses
pensées jaillissent, comme un courant impétueux, en larges et puissants
effluves. Parfois, on a vu I'ame en priére se dégager du corps et, ravie en
extase, suivre elle-méme la pensée bouillonnante qu'elle projetait en
avant-coureur vers l'infini. L'homme porte en lui un moteur
incomparable, dont il ne sait tirer qu'un médiocre parti. Pour le mettre en
oeuvre, deux choses suffisent cependant : la foi et la volonté.

Considérée sous ces aspects, la priere perd tout caractere mystique.
Elle n'a plus pour but I'obtention d'une grace, d'une faveur, mais
I'élevation de I'dme et son entrée en rapport avec les puissances
superieures fluidiques et morales. La priére, c'est la pensée tendue vers
le bien, le fil lumineux qui rattache les mondes obscurs aux mondes
divins, les esprits incarnes aux ames libres et radieuses. La dedaigner,
c'est dédaigner la seule force qui nous arrache au conflit des passions et
des intéréts, nous transporte au-dessus des choses changeantes et nous
unit a ce qui est fixe, permanent, immuable dans l'univers.

Au lieu de repousser la priére, en raison des abus dont elle a été
I'objet, ne vaut-il pas mieux l'utiliser avec sagesse et mesure ? A la fin de
chaque jour, avant de nous livrer au repos, descendons en nous-mémes,
examinons avec soin nos actions. Sachons condamner les mauvaises,
afin d'en éviter le retour, et applaudissons a ce que nous avons fait d'utile

112 Actes, XII, v. 12.



226 APRES LA MORT

et de bon. Demandons a la supréme Sagesse de nous aider a réaliser en
nous et autour de nous la beauté morale et parfaite. Loin de la terre,
elevons nos pensées. Que notre ame s'élance, joyeuse et aimante, vers
I'Eternel ! Elle redescendra de ces hauteurs avec des trésors de patience
et de courage, qui lui rendront facile I'accomplissement de ses devoirs,
de sa téche de perfectionnement.

Si, dans notre impuissance a exprimer nos sentiments, il nous faut
absolument un texte, une formule, disons :

« Mon Dieu, toi qui es grand, toi qui es tout, laisse tomber sur moi, petit, sur
moi qui ne suis que parce que tu I'as voulu, un rayon de ta lumiere. Fais que,
pénétre de ton amour, je trouve le bien facile, le mal odieux ; qu'animé du désir de
te plaire, mon esprit surmonte les obstacles qui s'opposent au triomphe de la vérité
sur l'erreur, de la fraternité sur I'égoisme ; fais que, dans chaque compagnon
d'épreuves, je voie un frere, comme tu vois un fils en chacun des étres qui émanent
de toi et doivent retourner vers toi. Donne-moi I'amour du travail, qui est le devoir
de tous sur la terre, et, avec l'aide du flambeau que tu as mis a ma portée, éclaire-
moi sur les imperfections qui retardent mon avancement en cette vie et dans

I'autre »

Unissons nos voix aux voix de l'infini. Tout prie, tout célebre la joie
de vivre, depuis l'atome qui s'agite dans la lumiére, jusqu'a l'astre
immense qui nage dans I'éther. L'adoration des étres forme un
prodigieux concert qui remplit I'espace et monte a Dieu. C'est le salut
des enfants a leur Pere, I'hnommage rendu par les créatures au Créateur.
Interrogez la nature dans la splendeur des jours ensoleillés, dans le calme
des nuits étoilées. Ecoutez la grande voix des océans, les murmures qui
s'élevent au sein des déserts et de la profondeur des bois, les accents
mystérieux qui bruissent dans le feuillage, retentissent dans les gorges
solitaires, s'exhalent des plaines, des vallons, franchissent les hauteurs,
s'étendent dans tout l'univers. Partout, en vous recueillant, vous
entendrez lI'admirable cantique que la Terre adresse a la grande Ame.
Plus solennelle encore est la priere des mondes, le chant grave et
profond qui fait vibrer I'immensité, et dont les Esprits seuls comprennent
le sens sublime.

113 prigre inédite, dictée, au moyen de la table, par I'esprit de Jérdme de Prague & un groupe
d'ouvriers, au Mans.



TRAVAIL, SOBRIETE, CONTINENCE 227

LIl. - TRAVAIL, SOBRIETE, CONTINENCE.

Le travail est une loi pour les humanités planétaires comme pour les
sociétés de l'espace. Depuis I'étre le plus rudimentaire jusqu'aux esprits
angéliques qui veillent aux destinées des mondes, chacun fait sa partie
dans le grand concert universel.

Pénible et grossier pour les étres inférieurs, le travail s'adoucit a
mesure que la vie s'affine. Il devient une source de jouissances pour
I'esprit avanceé, insensible aux attractions matérielles, exclusivement
occupé des études les plus hautes.

C'est par le travail que I'nomme dompte les forces aveugles de la
nature et se garantit de la misére ; c'est par lui que les civilisations se
fondent, que le bien-étre et la science se répandent.

Le travail est I'honneur et la dignité de I'étre humain. L'oisif qui, sans
rien produire, profite du labeur des autres, n'est qu'un parasite. Tant que
I'hnomme est occupé de sa tache, ses passions se taisent. L'oisiveté, au
contraire, les déchaine, leur ouvre un vaste champ d'action.

Le travail est aussi un grand consolateur, un dérivatif salutaire a nos
soucis, a nos tristesses ; il calme les angoisses de notre esprit et féconde
notre intelligence. Il n'est pas de douleur morale, pas de déceptions, de
revers qui n'y trouvent un adoucissement; pas de vicissitudes qui
résistent a son action prolongée. Celui qui travaille a toujours un refuge
assuré dans I'épreuve, un veritable ami dans la detresse ; il ne saurait
prendre la vie en dégolt. Mais combien est digne de pitié la situation de
celui que les infirmités condamnent a I'immobilité, a l'inaction ! Si cet
homme a senti la grandeur, la sainteté du travail ; si, par-dela son interét
propre, il voit l'intérét général, le bien de tous, et qu'il veuille y
contribuer, il subit une des épreuves les plus cruelles qui soient réservées
a un étre vivant.

Telle est aussi, dans I'espace, la situation de I'esprit qui a manqué a ses
devoirs et gaspillé sa vie. Comprenant trop tard la noblesse du travail et
la vilenie de l'oisiveté, il souffre de ne plus pouvoir réaliser ce gue son
ame congoit et desire.

Le travail est la communion des étres. Par lui, nous nous rapprochons
les uns des autres, nous apprenons a nous aider, a nous unir ; de la a la
fraternité, il n'y a gqu'un pas. L'antiquité romaine avait déshonoré le



228 APRES LA MORT

travail en en faisant le lot de I'esclave. Cela explique sa stérilité morale,
sa corruption, ses seches et froides doctrines.

Les temps actuels ont une tout autre conception de la vie. lls en
cherchent la plénitude dans un labeur fécond, régénerateur. La
philosophie des Esprits élargit encore cette conception, en nous
indiquant dans la loi du travail le principe de tous les progres, de toutes
les élévations, en nous montrant l'action de cette loi s'étendant a
I'universalité des étres et des mondes. C'est pourguoi nous sommes
autorises a dire : Réveillez-vous, 6 vous tous qui laissez sommeiller vos
facultés, vos forces latentes. Debout, a I'oeuvre ! Travaillez, fécondez la
terre, faites retentir dans les usines le bruit cadencé des marteaux et les
sifflements de la vapeur. Agitez-vous dans la ruche immense. Votre
tache est grande et sainte. Votre travail, c'est la vie, c'est la gloire, c'est la
paix de I'hnumanité. Ouvriers de la pensée, scrutez les grands problemes,
etudiez la nature, propagez la science, jetez a travers les foules les écrits,
les paroles qui relévent et fortifient. Que d'une extrémité du monde a
I'autre, unis dans l'oeuvre gigantesque, chacun de nous fasse effort, afin
de contribuer a enrichir le domaine matériel, intellectuel et mortel de
I'numanité.

* *

La premiére condition pour garder son ame libre, son intelligence
saine, sa raison lucide, c'est d'étre sobre et chaste. Les exces de table
troublent notre organisme et nos facultés ; I'ivresse nous fait perdre toute
dignité et toute mesure. Leur retour fréquent amene une suite de
maladies, d'infirmités, qui nous font une vieillesse misérable.

Donner au corps ce qui lui est nécessaire, afin d'en faire un serviteur
utile et non un tyran : telle est la regle du sage. Réduire la somme de ses
besoins mateériels, comprimer les sens, maitriser les vils appétits, c'est
s'affranchir du joug des forces inférieures, c'est préparer I'émancipation
de I'esprit. Avoir peu de besoins est aussi une des formes de la richesse.

La sobriété et la continence vont de pair. Les plaisirs de la chair nous
amollissent, nous énervent, nous détournent de la voie de la sagesse. La
volupté est comme une mer ou I'homme voit sombrer toutes ses qualites
morales. Des que nous la laissons pénétrer en nous, c'est un flot qui nous
envahit, nous absorbe, et qui éteint tout ce qu'il y a dans notre étre de



TRAVAIL, SOBRIETE, CONTINENCE 229

lumieres, de généreuses flammes. Loin de nous satisfaire, elle ne fait
qu'attiser nos desirs. Modeste, visiteuse au début, elle finit par nous
dominer, par nous posséder tout entiers.

Evitez les plaisirs corrupteurs, ol la jeunesse s'étiole, ou la vie se
desseche et s'altere. Choisissez de bonne heure une compagne et soyez-
lui fidele. Faites-vous une famille. C'est le cadre naturel d'une existence
honnéte et reguliere. L'amour de I'épouse, I'affection des enfants, la saine
atmospheére du foyer sont des préservatifs souverains contre les passions.
Au milieu de ces étres chers, qui voient en nous leur seul appui, le
sentiment de notre responsabilité grandit ; notre dignité, notre gravité
s'augmentent ; nous comprenons mieux nos devoirs et, dans les joies que
cette vie nous procure, nous puisons des forces qui nous en rendent
I'accomplissement facile. Comment oser commettre des actes dont nous
aurions a rougir sous le regard de notre femme et de nos enfants ?
Apprendre a diriger les autres, c'est apprendre a se diriger soi-méme, a
devenir prudent et sage, a écarter tout ce qui peut salir notre existence.

Vivre seul est coupable. Mais donner sa vie aux autres, se Voir revivre
en des enfants dont on a su faire des hommes utiles, des serviteurs zélés
de la cause du bien, mourir apres leur avoir inculqué un sentiment
profond du devoir, une connaissance étendue de leurs destinées, c'est la
une noble tache.

S'il est une exception a cette regle, elle sera en faveur de ceux qui, au-
dessus de la famille, ont placé I'humanité, et, pour la mieux servir, pour
remplir & son profit quelque mission plus haute encore, ont voulu
affronter seuls les périls de la vie, gravir solitaires le sentier ardu,
consacrer tous leurs instants, toutes leurs facultés, toute leur ame a une
cause que beaucoup ignorent, mais qu'eux ne perdent jamais de vue.

La sobriété, la continence, la lutte contre les séductions des sens ne
sont pas, comme le prétendent les viveurs, un manquement aux lois
naturelles, un amoindrissement de la vie ; au contraire, elles révelent en
celui qui les observe et les poursuit une entente profonde des lois
superieures, une intuition éclairée de lI'avenir. Le voluptueux, séparé par
la mort de tout ce qu'il aimait, se consume en vains desirs. Il hante les
maisons de débauche, recherche les milieux terrestres qui lui rappellent
sa maniere de vivre. Ainsi, il se rive de plus en plus aux chaines
matérielles ; il s'éloigne de la source des jouissances pures et se voue a la
bestialité, a la nuit.



230 APRES LA MORT

Mettre ses joies dans les voluptés charnelles, c'est se priver pour
longtemps de la paix dont jouissent les esprits elevés. Cette paix, la
pureté peut seule nous la procurer. Ne le voyons-nous pas des cette vie ?
Nos passions, nos désirs enfantent des images, des fantbmes qui nous
poursuivent jusque dans le sommeil et troublent nos réflexions. Mais,
loin des plaisirs menteurs, I'esprit se recueille, se retrempe, s‘ouvre aux
sensations délicates. Ses pensées s'élevent vers l'infini. Détache par
avance des concupiscences infimes, il abandonne sans regret ses organes
uses.

Méditons souvent et mettons en pratique le proverbe oriental : Sois
pur, pour étre heureux, pour étre fort !

LIII. - L'ETUDE.

L'étude est la source de douces et nobles jouissances; elle nous
délivre des préoccupations vulgaires; et nous fait oublier les
meurtrissures de la vie. Le livre est un ami sincére qui nous fait bon
visage dans les jours heureux comme dans la mauvaise fortune. Nous
parlons du livre sérieux, utile, qui instruit, console, releve, et non du
livre frivole qui amuse et, trop souvent, déemoralise. On ne se pénétre pas
assez du véritable caractéere du bon livre. C'est comme une voix qui nous
parle a travers les temps et nous raconte les travaux, les luttes, les
découvertes de ceux qui nous ont précédés dans le chemin de la vie et, a
notre profit, en ont aplani les aspériteés.

N'est-ce pas une des rares félicités de ce monde que de pouvoir
communier par la pensée avec les grands esprits de tous les siecles et de
tous les pays ? Ils ont mis dans le livre le meilleur de leur intelligence et
de leur coeur. Ils nous conduisent par la main a travers les dédales de
I'histoire ; ils nous guident vers les hautes régions de la science, de l'art,
de la littérature. Au contact de ces oeuvres qui constituent le plus
précieux des biens de I'hnumanité, en compulsant ces archives sacrées,
nous nous sentons grandir, nous sommes fiers d'appartenir a des races
qui ont enfanté de tels génies. Le rayonnement de leur pensée s'étend sur
nos ames, les réchauffe et les exalte.

Sachons choisir de bons livres et habituons-nous a vivre au milieu
d'eux, en rapport constant avec les esprits d'élite. Rejetons avec soin les
livres immondes, écrits pour flatter les passions basses. Gardons-nous de



L'ETUDE 231

cette littérature relachée, fruit du sensualisme, qui répand apres elle la
corruption et I'immoralite.

La plupart des hommes prétendent aimer I'étude et objectent que le
temps leur manque pour s'y livrer. Cependant, beaucoup d'entre eux
consacrent des soirées entieres au jeu, aux conversations oiseuses. On
répond aussi que les livres coltent cher, alors qu'on dépense en plaisirs
futiles et de mauvais godt, plus dargent qu'il n'en faudrait pour se
composer une riche collection d'ouvrages. Et, d'ailleurs, I'étude de la
nature, la plus efficace, la plus réconfortante de toutes, ne colte rien.

La science humaine est faillible et variable. La nature ne I'est pas. Elle
ne se dément jamais. Aux heures d'incertitude et de découragement,
tournons-nous vers elle. Comme une mere, elle nous accueillera, nous
sourira, nous bercera sur son sein. Elle nous parlera un simple et doux
langage, dans lequel la vérité apparaitra sans fard, sans appréts ; mais ce
langage paisible, bien peu savent I'écouter, le comprendre. L'homme
porte avec lui, jusqu'au fond des solitudes, ses passions, ses agitations
intérieures, dont les bruits couvrent I'enseignement intime de la nature.
Pour discerner la révélation immanente au sein des choses, il faut
imposer silence aux chimeres du monde, a ces opinions turbulentes qui
troublent nos sociétés ; il faut se recueillir, faire la paix en soi et autour
de soi. Alors, tous les échos de la vie publique se taisent ; I'dme rentre en
elle-méme, reprend le sentiment de la nature, des lois éternelles, et
communique avec la Raison supréme.

L'étude de la nature terrestre éléve et fortifie la pensée ; mais que dire
de la vision des cieux ?

Lorsque, dans la nuit paisible, s'allume le dome étoilé et que le defilé
des astres commence ; lorsque, des amas stellaires et des nébuleuses
perdues au fond des espaces, la clarté tremblante et diffuse descend sur
nous, une mystérieuse influence nous enveloppe, un sentiment
profondement religieux nous envahit. Comme les vaines préoccupations
disparaissent a cette heure ! comme la sensation de I'incommensurable
nous pénétre, nous écrase, fait ployer nos genoux! quelle muette
adoration monte de notre coeur !

La terre vogue, faible esquif, dans les champs de I'immensité. Elle
vogue, entrainée par le puissant soleil. Partout, autour d'elle, des
profondeurs béantes que nul ne peut sonder sans vertige. Partout aussi, a
des distances énormes, des mondes, puis encore des mondes, Tles



232 APRES LA MORT

flottantes, bercées dans les flots de I'éther. Le regard se refuse a les
compter, mais notre esprit les considere avec respect, avec amour. Leurs
subtils rayonnements I'attirent.

Enorme Jupiter, et toi, Saturne, qu'entoure une écharpe lumineuse et
que couronnent neuf lunes d'or ; soleils geants, aux feux multicolores,
spheres innombrables, nous vous saluons du fond de I'espace ! Mondes
qui étincelez sur nos tétes, quelles merveilles recélez-vous ? Nous
voudrions vous connaitre, savoir quels peuples, quelles cités étranges,
quelles civilisations s'épanouissent sur vos vastes flancs ! Une intuition
secrete nous dit qu'en vous réside le bonheur, cherché en vain ici-bas.

Mais pourquoi douter et craindre ? Ces mondes sont notre héritage.
Nous sommes destinés a les parcourir, a les habiter. Nous visiterons ces
archipels stellaires, nous en pénétrerons les mystéres. Jamais nul terme
n'arrétera notre course, nos élans, nos progres, si nous savons conformer
notre volonté aux lois divines et conquérir par nos actions la plénitude
de la vie avec les célestes jouissances qui y sont attachées.

LIV. - L'EDUCATION.

C'est par I'éducation que les générations se transforment et
s'ameliorent. Pour avoir une société nouvelle, il faut faire des hommes
nouveaux. Aussi I'éducation de l'enfance est-elle d'une importance
capitale.

Il ne suffit pas d'apprendre a I'enfant les éléments de la science. Ce qui
est aussi essentiel que de savoir lire, ecrire, calculer, c'est d'apprendre a
se gouverner, a se conduire en étre raisonnable et conscient; c'est
d'entrer dans la vie, armé non seulement pour la lutte matérielle, mais
surtout pour la lutte morale. Or, c'est la ce dont on s'‘occupe le moins. On
s'attache a développer les facultés et les cotés brillants de I'enfant, mais
non ses vertus. A I'école, comme dans la famille, on néglige trop de
I'éclairer sur ses devoirs et sur sa destinée. Aussi, dépourvu de principes
eleves, ignorant du but de l'existence, le jour ou il entre dans la vie
publique, il se trouve livré a tous les piéges, a tous les entrainements de
la passion, dans un milieu sensuel et corrompu.

Méme dans l'enseignement secondaire, on s‘applique a bourrer le
cerveau des écoliers d'un amas indigeste de notions et de faits, de dates
et de noms, le tout au détriment de I'enseignement moral. La morale de



L'EDUCATION 233

I'école, dépourvue de sanction effective, sans but d'ordre universel, n'est
qu'une morale stérile, incapable de réformer la sociéte.

Aussi puérile est I'éducation donnée par les établissements religieux,
ou l'enfant devient la proie du fanatisme et de la superstition, et
n‘acquiert que des idées fausses sur la vie présente et I'au-dela.

Une bonne éducation morale est rarement I'oeuvre d'un maitre. Pour
eveiller chez I'enfant les premiéres aspirations au bien, pour redresser un
caractere difficile, il faut a la fois de la persévérance, de la fermeté, une
tendresse dont le coeur d'un pere ou d'une mere est seul susceptible. Si
des parents ne réussissent pas a corriger leurs enfants, comment celui qui
en dirige un grand nombre pourrait-il y parvenir ?

Cette tache n'est pourtant pas aussi difficile qu'on pourrait le croire.
Elle n'exige pas une science profonde. Petits et grands peuvent la
remplir, s'ils se sont pénétrés du but et des conséquences de I'éducation.
Il faut toujours se rappeler une chose, c'est que ces esprits sont venus
vers nous afin que nous les aidions a vaincre leurs défauts et les
préparions aux devoirs de la vie. Nous acceptons avec le mariage la
mission de les diriger ; accomplissons-la avec amour, mais avec un
amour exempt de faiblesse, car I'affection outrée est pleine de danger.
Etudions dés le berceau les tendances apportées par I'enfant de ses
existences antérieures, appliquons-nous a développer les bonnes, a
etouffer les mauvaises. Ne leur donnons pas trop de joies, afin
qu'habituées de bonne heure au désenchantement, ces jeunes ames
comprennent que la vie terrestre est ardue, qu'il n'y faut compter que sur
soi-méme, sur son travail, seule chose qui procure l'indépendance et la
dignité. Ne tentons pas de détourner d'eux I'action des lois éternelles. Il y
a des pierres dans le chemin de chacun de nous : la sagesse seule nous
apprend a les éviter.

Ne confiez vos enfants a d'autres que si vous y étes absolument
contraints. L'éducation ne doit pas étre mercenaire. Qu'importe a une
nourrice qu'un enfant parle ou marche avant tel autre ? Elle n'a ni la
fierté, ni I'amour maternels. Mais quelle joie pour la mére aux premiers
pas de son cheérubin! Aucune fatigue, aucune peine ne l'arréte. Elle
aime ! Faites de méme pour I'dme de vos enfants. Ayez encore plus de
sollicitude pour elle que pour le corps. Celui-ci s'usera vite et sera jeté au
charnier, tandis que I'ame immortelle, rayonnant des soins dont elle aura



234 APRES LA MORT

eté entourée, des mérites acquis, des progres réalises, vivra a travers les
temps pour vous bénir et vous aimer.

L'éducation, basée sur une conception exacte de la vie, changerait la
face du monde. Supposons chaque famille initiee aux croyances
spiritualistes sanctionnées par les faits, les inculquant aux enfants, en
méme temps que l'école neutre leur enseignerait les principes de la
science et les merveilles de l'univers ; bient6t une rapide transformation
sociale se produirait sous l'action de ce double courant.

Toutes les plaies morales découlent de la mauvaise éducation. La
réformer, la placer sur de nouvelles bases aurait pour I'humanité des
consequences incalculables. Instruisons la jeunesse, éclairons son
intelligence ; mais, avant tout, parlons a son coeur, apprenons-lui a se
dépouiller de ses imperfections. Souvenons-nous que la science par
excellence consiste a devenir meilleur.

LV. - QUESTIONS SOCIALES.

Les questions sociales préoccupent vivement notre époque. On s'est
apercu que les progrés de la civilisation, I'accroissement énorme de la
puissance productive et de la richesse, le développement de l'instruction
n'ont pu éteindre le paupérisme, ni guérir les maux du plus grand
nombre. Pourtant, les sentiments généreux et humanitaires ne sont pas
eteints. Au coeur des foules couvent d'instinctives aspirations vers la
justice, comme le sentiment vague d'une société meilleure. On comprend
généralement qu'une répartition plus équitable des biens de la vie est
nécessaire. De la, mille théories, mille systemes divers, tendant a
ameéliorer la situation des classes pauvres, a assurer a chacun au moins le
strict nécessaire.

Mais I'application de ces systemes exige de la part des uns beaucoup
de patience et d'habileté, de la part des autres un esprit d'abnégation qui
fait souvent défaut. Au lieu de cette mutuelle bienveillance qui, en
rapprochant les hommes, leur permettrait d'étudier en commun et de
résoudre les plus graves problemes, c'est avec violence et la menace a la
bouche que le prolétaire réclame sa place au banquet social ; c'est avec
aigreur que le riche se confine dans son égoisme et refuse d‘abandonner
aux affameés les moindres bribes de sa fortune. Aussi, le fossé se creuse,



QUESTIONS SOCIALES 235

et les malentendus, les convoitises, les haines s'accumulent de jour en
jour.

L'état de guerre ou de paix armee qui pese sur le monde entretient ces
sentiments hostiles. Certains gouvernements, certains Etats donnent de
facheux exemples et assument de lourdes responsabilités, en
développant les instincts belliqueux, au détriment des oeuvres pacifiques
et féecondes. Comment pourrait-on réconcilier les classes entre elles,
apaiser les passions mauvaises, quand tout nous convie a la lutte et que
les forces vives des nations sont portées vers la destructionft14]?

Parmi les systémes préconises par les socialistes pour amener une
organisation pratique du travail et une sage répartition des biens
matériels, les plus connus sont la coopération, lI'association ouvriére ; il
en est méme qui vont jusqu'au communisme. Jusqu'ici, l'application
partielle de ces systémes n'a produit chez nous que de maigres résultats.
Il est vrai que pour vivre associés, pour participer a une oeuvre dans
laguelle des intéréts nombreux s'unissent et se fondent, il faudrait des
qualités devenues rares.

La cause du mal et le reméde ne sont pas ou on les cherche le plus
souvent. C'est en vain qu'on s'évertue a créer des combinaisons
ingénieuses. Les systemes succedent aux systemes, les institutions font
place aux institutions, mais I'homme reste malheureux, parce qu'il reste
mauvais. La cause du mal est en nous, dans nos passions, dans nos
erreurs. C'est la ce qu'il faut changer. Pour améliorer la société, il faut
améliorer I'individu. Pour cela, la connaissance des lois supérieures de
progres et de solidarité, la révélation de notre nature et de nos destinées
sont nécessaires, et ces connaissances, la philosophie des Esprits peut
seule les donner.

On se récriera peut-étre a cette pensée. Croire que le spiritisme, si
dedaigné, peut influer sur la vie des peuples, faciliter la solution des
questions sociales, cela est si loin des vues du jour ! Cependant, pour si

114 Tout en déplorant les maux causés par la guerre, nous ne tombons pas pour cela dans un
« pacifisme » debilitant. Pour assurer l'intégrité morale et matérielle de la France, nous
reconnaissons la nécessité d'une armee, que les progres de la civilisation permettront peut-
étre d'employer un jour a des oeuvres d'utilité générale.

(Les événements tragiques de ces trois derniéres annees n‘ont que trop justifié cette note de
nos précédentes éditions. - 1917.)



236 APRES LA MORT

peu qu'on y réfléchisse, on sera forcé de reconnaitre que les opinions et
les croyances ont une influence considérable sur la forme des sociétés.

La société du moyen &ge était l'image fidele des conceptions
catholiques. La société moderne, sous l'inspiration du matérialisme, ne
voit guére dans l'univers que la concurrence vitale et la lutte des étres,
lutte ardente, dans laquelle tous les appétits, tous les instincts sont
déchainés. Elle tend a faire du monde actuel la formidable et aveugle
machine, qui broie les existences, dans laquelle I'individu n'est qu'un
rouage infime et passager, sorti du néant pour y bient6t rentrer. Avec
cette notion de la vie, tout sentiment de véritable solidarité disparait.

Comme le point de vue change, dés que I'idéal nouveau vient éclairer
notre esprit, régler notre conduite ! Riches ou pauvres, convaincus que
cette vie n'est qu'un anneau isolé de la chaine de nos existences, un
moyen d'épuration et de progres, nous attacherons moins d'importance
aux intéréts du présent. Dés qu'il sera établi que chaque étre humain doit
renaitre bien des fois en ce monde, passer par toutes les conditions
sociales, - les existences obscures et douloureuses étant de beaucoup les
plus nombreuses, et la richesse mal employée entrainant d'accablantes
responsabilités, - tout homme comprendra qu'en travaillant a
I'amélioration du sort des humbles, des petits, des déshérités, il travaille
pour lui-méme, puisqu'il lui faudra revenir sur terre et qu'il a neuf
chances sur dix d'y renaitre pauvre.

Grace a cette réveélation, la fraternité et la solidarité s'imposent ; les
privileges, les faveurs, les titres perdent leur raison d'étre. La noblesse
des actes et des pensées remplace celle des parchemins.

Ainsi envisagée, la question sociale changerait d'aspect; les
concessions entre classes deviendraient faciles, et I'on verrait cesser tout
antagonisme entre le capital et le travail. La vérité étant connue, on
comprendrait que les intéréts des uns sont les intéréts de tous, et que nul
ne doit étre la proie des autres. De 13, la justice dans la répartition, et,
avec la justice, au lieu de rivalités haineuses, une mutuelle confiance,
I'estime et I'affection réciproques, en un mot, la réalisation de la loi de
fraternité, devenue la seule regle entre les hommes.

Tel est le remede que I'enseignement des Esprits apporte aux maux de
la société. Si quelques parcelles de la vérite, cachées sous des dogmes
obscurs, ont pu dans le passé susciter tant d'actions généreuses, que ne
peut-on attendre de cette conception de la vie et du monde, appuyeée sur



QUESTIONS SOCIALES 237

des faits ? Par elle I'hnomme se sentira relié a tous les étres, destiné
comme eux a s'élever par le progres vers la perfection, sous l'action de
lois sages et profondes.

Un tel idéal vivifiera les ames, les portera par la foi jusqu'a
I'enthousiasme, et provoquera de toutes parts des oeuvres de
dévouement, de solidarité, d'amour, qui, en contribuant a I'édification
d'une société nouvelle, surpasseront les actes les plus sublimes de
I'antiquité.

La question sociale n‘'embrasse pas seulement les rapports des classes
entre elles ; elle concerne aussi la femme de tous rangs, la femme, cette
grande sacrifiée, a laquelle il serait équitable de donner, avec I'exercice
de ses droits naturels, une situation digne d'elle, si I'on veut voir la
famille plus forte, plus morale, plus unie. La femme est I'dme du foyer ;
c'est elle qui représente les éléments de douceur et de paix dans
I'numanité. Délivrée du joug de la superstition, si elle pouvait faire
entendre sa voix dans les conseils des peuples, si sa part d'influence
pouvait se faire sentir, on verrait bientot disparaitre le fléau de la guerre.

La philosophie des Esprits, en enseignant que le corps est une forme
d'emprunt et que le principe de la vie est dans I'ame, établit I'égalité de
I'hnomme et de la femme au point de vue des mérites et des droits. Les
spirites font a la femme une large place dans leurs réunions et leurs
travaux. Elle y occupe méme une situation préponderante, car c'est elle
qui fournit les meilleurs médiums, la délicatesse de son systeme nerveux
la rendant plus apte a remplir ce role.

Les Esprits affirment qu'en s'incarnant de préférence dans le sexe
feminin, I'ame s'éléve plus rapidement de vies en vies vers la perfection.
C'est que la femme acquiert plus facilement ces vertus souveraines : la
patience, la douceur, la bonté. Si la raison parait dominer chez I'homme,
chez elle le coeur est plus vaste et plus profond.

La situation de la femme dans la société est généralement plus
effacée ; elle est souvent esclave ; aussi, n'en est-elle que plus grande
dans la vie spirituelle ; car, plus un étre est humilié, sacrifié ici-bas, plus
il a de mérite devant I'éternelle justice ; mais il serait absurde de tirer
prétexte des jouissances futures pour perpétuer les iniquités sociales.
Notre devoir est de travailler, dans la mesure de nos forces, a la
réalisation sur terre des vues providentielles. Or, I'éducation et le
relevement de la femme, I'extinction du paupérisme, de l'ignorance et de



238 APRES LA MORT

la guerre, la fusion des classes dans la solidarité, I'aménagement du
globe, toutes ces réformes font partie du plan divin, qui n'est autre que la
loi méme du progres.

Toutefois, ne perdons pas de vue une chose : I'inéluctable loi ne peut
assurer a I'étre humain que le bonheur personnellement mérité. La
pauvreté sur les mondes comme le nétre ne saurait entierement
disparaitre, car elle est la condition nécessaire de l'esprit, qui doit se
purifier par le travail et la souffrance. La pauvreté est I'école de la
patience et de la résignation, comme la richesse est I'épreuve de la
charité et de I'abnégation.

Nos institutions peuvent changer de forme, elles ne nous délivreront
pas des maux inhérents a notre nature arriérée. Le bonheur des hommes
ne dépend, ni des changements politiques, ni des revolutions, ni
d'aucune modification extérieure de la société. Tant que celle-ci sera
corrompue, ses institutions le seront également, quels que soient les
changements que les événements y apporteront. Le seul reméde consiste
en cette transformation morale dont les enseignements supérieurs nous
fournissent les moyens. Que I'humanité consacre a cette tache un peu de
I'ardeur passionnée qu'elle apporte a la politique ; qu'elle arrache de son
coeur le principe méme de son mal, et les grands problémes sociaux
seront bien vite résolus.

LVI. - LA LOI MORALE.

Dans les pages qui précédent, nous avons exposé tout ce que
I'enseignement des Esprits nous dit de la loi morale. C'est dans cette
révélation que réside la véritable grandeur du spiritisme. Les
phénomenes n'en sont que la préface, a peu pres ce que l'écorce est au
fruit, tous deux inséparables dans leur gestation, mais de valeur si
différente !

L'étude scientifique doit conduire a I'étude philosophique, elle-méme
couronnee par la connaissance de cette morale, en laquelle se
completent, s'éclairent et se fondent toutes celles du passe. Nous aurons
alors la morale universelle, source de toute sagesse et de toute vertu,
mais dont I'expérience et la pratigue ne s'acquierent qu'a la suite
d'existences nombreuses.



LA LOlI MORALE 239

La possession, la compréhension de la loi morale est, en effet, ce qu'il
y a de plus nécessaire et de plus précieux pour I'ame. Elle nous permet
de mesurer nos ressources intérieures, d'en régler l'exercice, de les
disposer en vue de notre plus grand bien. Nos passions sont des forces,
dangereuses lorsque nous en sommes esclaves, utiles et bienfaisantes
quand nous savons les diriger ; les dominer, c'est étre grand ; se laisser
dominer par elles, c'est étre petit et misérable.

Lecteur, si tu veux taffranchir des maux terrestres, échapper aux
réincarnations douloureuses, grave en toi cette loi morale, et mets-la en
pratigue. Ne donne que [lindispensable a I'hnomme matériel, étre
ephémere qui s'évanouira a la mort ; cultive avec soin I'étre spirituel, qui
vivra a jamais. Détache-toi des choses périssables ; honneurs, richesses,
plaisirs mondains, tout cela n'est que fumée ; le bien, le beau, le vrai,
seuls, sont éternels !

Garde ton ame sans tache, ta conscience sans reproches. Toute pensée,
tout acte mauvais attire a toi les impuretés du dehors ; tout élan, tout
effort vers le bien augmente tes forces et te fait communier avec les
puissances supérieures. Développe en toi la vie intérieure qui nous met
en relation avec le monde invisible et la nature entiere. La est la source
de notre véritable puissance et, en méme temps, celle de jouissances, de
sensations exquises, qui iront grandissant a mesure que les impressions
de la vie extérieure s'affaibliront avec I'age et le détachement des choses
terrestres. Aux heures de recueillement, écoute I'harmonie qui s'éleve des
profondeurs de ton étre, comme un echo des mondes réves, entrevus, et
qui parle de grandes luttes morales et de nobles actions. Dans ces
sensations intimes, dans ces inspirations ignorées des sensuels et des
méchants, reconnais le prelude de la vie libre des espaces, comme un
avant-goQt des félicités réservees a I'esprit juste et bon.




RESUME.

Pour apporter plus de clarté a cette étude, nous résumerons ici les
principes essentiels de la philosophie des Esprits.

I. - Une divine intelligence régit les mondes. A elle s'identifie la Lo,
loi immanente, éternelle, régulatrice, a laquelle étres et choses sont
soumis.

I1. - De méme que I'homme, sous son enveloppe matérielle sans cesse
renouvelée, conserve son identité spirituelle, son moi indestructible,
cette conscience, en qui il se reconnait et se possede, de méme I'univers,
sous ses apparences changeantes, se possede et se réflechit dans une
unité vivante qui est son Moi. Le moi de l'univers, c'est Dieu, unite
supréme ou viennent aboutir et s‘harmoniser tous les rapports, foyer
immense de lumiére et de perfection d'ou rayonnent et se répandent sur
toutes les humanités Justice, Sagesse, Amour !

[11. - Tout évolue dans I'univers et tend vers un état supérieur. Tout se
transforme et se perfectionne. Du sein des abimes, la vie s'éleve, d'abord
confuse, indécise, animant des formes innombrables de plus en plus
parfaites, puis s'épanouit dans I'étre humain, en qui elle acquiert
conscience, raison, liberté et constitue I'ame ou I'esprit.

V. - L'ame est immortelle. Couronnement et synthése des puissances
inférieures de la nature, elle contient en germe toutes les facultés
superieures, est destinée a les développer par ses travaux et ses efforts,
en s'incarnant sur les mondes matériels, et a monter, a travers des vies
successives, de degré en degré, vers la perfection.

L'ame a deux enveloppes: l'une temporaire, le corps terrestre,
instrument de lutte et d'épreuve, qui se désagrege a la mort ; l'autre
permanente, le corps fluidique, dont elle est inséparable et qui progresse
et s'épure avec elle.

V. - La vie terrestre est une école, un moyen d'éducation et de
perfectionnement par le travail, I'étude, la souffrance. Il n'y a ni
bonheur, ni malheur éternels. La récompense ou le chatiment consistent
dans I'extension ou I'amoindrissement de nos facultés, de notre champ



RESUME 241

de perceptions, résultant de I'usage bon ou mauvais que nous avons fait
de notre libre arbitre, et des aspirations ou des penchants que nous
avons développés en nous. Libre et responsable, I'ame porte en soi la loi
de ses destinées : dans le présent, elle recueille les conséquences du
passe, elle seme les joies ou les douleurs de I'avenir. La vie actuelle est
I'héritage de nos vies précédentes et la préparation de celles qui
suivront.

L'esprit s'éclaire, grandit en puissances intellectuelles et morales, en
raison du travail effectué, de I'impulsion donnée a ses actes vers le bien
et le vrai.

VI. - Une étroite solidarité unit les esprits, identiques dans leur
origine et dans leurs fins, différents seulement par leur situation
transitoire : les uns a I'état libre dans I'espace, les autres revétus d'une
enveloppe périssable, mais passant alternativement d'un état a l'autre,
la vie de I'espace n'étant qu'un temps de repos entre deux existences
terrestres. Issus de Dieu, leur pere commun, tous les esprits sont freres
et ne forment qu'une immense famille. Une communion perpétuelle et de
constants rapports relient les morts aux vivants.

VII. - Les esprits se classent dans I'espace en raison de la densité de
leur corps fluidique, corrélative a leur degré d'avancement et
d'épuration. Leur situation est déterminée par des lois précises ; ces lois
jouent dans le domaine moral un role analogue a celui que remplissent
dans I'ordre physique les lois d'attraction et de pesanteur. La justice
regne dans ce domaine, comme I'équilibre dans I'ordre matériel. Les
esprits coupables et mauvais sont enveloppés d'une épaisse atmosphére
fluidique, qui les entraine vers les mondes inférieurs, ou ils doivent
s'incarner pour dépouiller leurs imperfections. L'ame vertueuse, revétue
d'un corps subtil, éthéré, participe aux sensations de la vie spirituelle et
s'éleve vers les mondes heureux, ou la matiere a moins d'empire, ou
regnent I'narmonie, la félicité. L'ame, dans sa vie supérieure et parfaite,
collabore avec Dieu, coopére a la formation des mondes, en dirige les
évolutions, veille au progres des humanités, a I'accomplissement des lois
eternelles.

VIII. - Le bien est la loi supréme de I'univers et le but de I'évolution
des étres. Le mal n'a pas d'existence propre, il n'est qu'un effet de



242 APRES LA MORT

contraste ; c'est I'état d'infériorite, la situation passagere que traversent
tous les étres dans leur ascension vers un état meilleur.

IX. - L'education de I'ame étant I'objet méme de la vie, il importe d'en
résumer les préceptes en peu de mots :

Comprimer les besoins grossiers, les appétits materiels ; se créer des
besoins intellectuels et élevés. Lutter, combattre, souffrir au besoin pour
I'avancement des hommes et des mondes. Initier ses semblables aux
splendeurs du Vrai et du Beau. Aimer la vérité et la justice, pratiquer
envers tous la charité, la bienveillance, tel est le secret du bonheur dans
I'avenir, tel est le Devoir !




CONCLUSION.

Dans tous les temps, des rayons de la vérité ont lui sur I'humanité ;
chaque religion en a eu sa part, mais les passions et les intéréts matériels
ont bien vite voilé ou dénaturé ces enseignements; le dogmatisme,
I'oppression religieuse, les abus de toutes sortes ont jeté I'hnomme dans
I'indifférence et le scepticisme. Le matérialisme s'est répandu partout,
amollissant les caractéres, altérant les consciences.

Puis, un jour, la voix des Esprits, la voix des Morts s'est fait entendre :
la veérite est sortie de nouveau de I'ombre, plus belle, plus éclatante que
jamais. La voix a dit: Meurs pour renaitre, renais pour grandir, pour
t'élever par la lutte et la souffrance ! Et la mort n'est plus un sujet
d'épouvante, car derriere elle nous voyons la résurrection. Ainsi est né le
spiritisme. A la fois science expérimentale, philosophie et morale, il
nous apporte une conception genérale du monde et de la vie, basée sur la
raison, sur I'étude des faits et des causes, conception plus vaste, plus
éclairée, plus compléte que celles qui I'ont précédee.

Le spiritisme éclaire le passe, fait la lumiére sur les anciennes
doctrines spiritualistes et relie des systemes en apparence
contradictoires. Il ouvre des voies nouvelles a I'humanitée. En l'initiant
aux mystéres de la vie future et du monde invisible, il lui montre sa
veritable situation dans l'univers ; il lui fait connaitre sa double nature,
corporelle et spirituelle, et déploie devant elle des horizons infinis.

De tous les systemes, c'est le seul qui fournisse la preuve objective de
la survivance de I'étre et donne les moyens de correspondre avec ceux
gue nous nommions improprement les morts. Par lui, nous pouvons
CONVerser avec ceux gque nous avons aimeés sur terre et que nous croyions
a jamais perdus; nous pouvons recevoir leurs enseignements, leurs
conseils. Ces moyens de communication, il nous apprend a les
développer par l'exercice.

Le spiritisme nous révele la loi morale, trace notre ligne de conduite et
tend a rapprocher les hommes par la fraternité, la solidarité et la
communauté de vues. Il indique a tous un but plus digne et plus élevé. I



244 APRES LA MORT

apporte avec lui un sentiment nouveau de la priére, un besoin d'aimer, de
travailler pour les autres, d'enrichir notre intelligence et notre coeur.

La doctrine des Esprits, née au milieu du dernier siecle, est déja
répandue sur toute la surface du globe. Bien des préjuges, des intéréts,
des erreurs en retardent encore la marche, mais elle peut attendre :
I'avenir est a elle. Elle est forte, patiente, tolérante et respecte la volonté
de I'hnomme ; elle est progressive et vit de science et de liberté. Elle est
désintéressée, n'ayant d'autre ambition que de rendre les hommes plus
heureux, en les faisant meilleurs. A tous elle apporte le calme, la
confiance, la fermeté dans I'épreuve.

Les religions et les philosophies se sont succédé a travers les ages :
jamais I'humanité n'a entendu de plus puissantes sollicitations vers le
bien ; jamais elle n'avait connu une doctrine plus rationnelle, plus
consolante, plus moralisatrice. Le temps des aspirations incertaines, des
vagues espérances, est passé. Il ne s'agit plus des réves d'un mysticisme
maladif, ni des mythes enfantés par de superstitieuses croyances ; c'est la
réalité méme qui se dévoile, c'est la virile affirmation des ames qui ont
quitté la terre et communiquent avec nous. Victorieuses de la mort, elles
planent dans la lumiére, au-dessus de ce monde, qu'elles suivent et
guident au milieu de ses perpétuelles transformations.

Eclairés par elles, conscients de notre devoir et de nos destinées, nous
avancons résolument dans la voie tracée. L'existence a changé d'aspect.
Ce n'est plus le cercle étroit, sombre, isolé, que la plupart des hommes
ont cru voir ; pour nous, ce cercle s'élargit au point d'embrasser le passé
et I'avenir, qu'il relie au présent, pour former une unité permanente,
indissoluble. Rien ne périt. La vie change simplement de forme. La
tombe nous ramene au berceau, mais de I'une comme de l'autre sortent
des voix qui proclament I'immortalité.

Perpétuité de la vie, solidarité éternelle des genérations, justice,
égalité, ascension et progres pour tous : tels sont les principes de la foi
nouvelle, et ces principes s'appuient sur le roc de la méthode
expérimentale.

Les adversaires de cette doctrine peuvent-ils offrir davantage a
I'numanité ? Peuvent-ils plus srement calmer ses angoisses, guérir ses
blessures, lui procurer de plus douces espérances et de plus grandes
certitudes ? S'ils le peuvent, qu'ils parlent, qu'ils fournissent la preuve de
leurs dires. Mais s'ils persistent a lui opposer des affirmations démenties



CONCLUSION 245

par les faits, s'ils ne peuvent offrir a sa place, les uns que I'enfer, les
autres que le néant, nous sommes en droit de repousser avec énergie
leurs anathemes et leurs sophismes.

*

* *

Venez vous désaltérer a cette source céleste, vous tous qui souffrez,
vous tous qui avez soif de véritée. Elle fera couler dans vos ames une
onde rafraichissante et régénératrice. Vivifiés par elle, vous soutiendrez
plus allegrement les combats de I'existence ; vous saurez vivre et mourir
dignement.

Observez assidiiment les phénomeénes sur lesquels ces enseignements
reposent, mais n'en faites pas un jeu. Songez que c'est une chose sérieuse
que de s'entretenir avec les morts, de recevoir d'eux la solution des
grands problemes. Considerez que ces faits vont susciter la plus grande
révolution morale que I'histoire ait enregistrée, en ouvrant a tous la
perspective ignorée des vies a venir. Ce qui, pour des milliers de
générations, pour I'immense majorité des hommes qui vous ont précedés,
n'a été qu'une hypothése, devient pour vous une certitude. Une telle
révélation a droit a votre attention et a votre respect. N'en usez qu'avec
sagesse, pour votre bien et celui de vos semblables.

Dans ces conditions, les esprits élevés vous préteront assistance ; mais,
si vous faisiez du spiritisme un frivole usage, sachez que vous
deviendriez I'inévitable proie des esprits menteurs, la victime de leurs
embuches et de leurs mystifications.

Et toi, 6 mon ami, 6 mon frére, qui as regu ces verités dans ton coeur
et qui en connais tout le prix, permets-moi un dernier appel, une derniére
exhortation.

Souviens-toi que la vie est courte. Pendant sa durée, efforce-toi
d'acquérir ce que tu es venu chercher en ce monde : le perfectionnement
veritable. Puisse ton étre spirituel en sortir plus pur qu'il n'y est entre !
Garde-toi des pieges de la chair ; songe que la terre est un champ de
bataille, ou la matiére et les sens livrent & I'dme un perpétuel assaut.
Lutte avec courage contre les passions viles ; lutte par I'esprit et par le
coeur, corrige tes défauts, adoucis ton caractéere, fortifie ta volonté. Que
ta pensée se détache des vulgarités terrestres et s'ouvre des échappées sur
le ciel lumineux !



246 APRES LA MORT

Souviens-toi que tout ce qui est matériel est éphémere. Les générations
passent comme les flots de la mer, les empires s'écroulent, les mondes
eux-mémes perissent, les soleils s'éteignent ; tout fuit, tout s'évanouit.
Mais il est trois choses qui viennent de Dieu et sont immuables comme
lui, trois choses qui resplendissent au-dessus du miroitement des gloires
humaines : c'est la Sagesse, la Vertu, I'Amour ! Conquiers-les par tes
efforts, et, en les atteignant, tu t'éléveras au-dessus de ce qui est passager
et transitoire, pour jouir de ce qui est éternel !

FIN



TABLE DES MATIERES

INTRODUCTION ....coooiivisiieeeeeeeeeeestes e seessssses st sssssssssss st senss s 1
APRES LA MORT ...ooooiivieeesseseee s sessess s sess s sssss s sssss s asss s ssssssnsennsns 5
PREMIERE PARTIE - CROYANCES ET NEGATIONS. ......covvovvirreeeeeieeieereniennes 5
l. - LA DOCTRINE SECRETE. LES RELIGIONS. .......ccoovvnvveieeienrerieeinneneon, 5
I = L'INDE ...ttt ena st neas 13
L = L'EGYPTE. oottt sesee s een e ansen s 22
IV. = LA GRECE. ..ottt eeae st 27
V. = LA GAULE. ..o sns s anees s 35
V1. - LE CHRISTIANISME. .....ovuieieeeeceeiesiesseessseeseseess s ses s ssses s 42
VII. - MATERIALISME ET POSITIVISME. .....o.vvveveveeieeeeieseeeesesseenseenenn, 53
VL - LA CRISE MORALE. ..o 67
DEUXIEME PARTIE - LES GRANDS PROBLEMES........c..coccovvvvieerererrenenien. 76
IX. - L'UNIVERS ET DIEU. ....oouiiiieeeieseeeetesees st ssessessss s e 76
X. = L'AME IMMORTELLE. ...c..oovviveeeeveeeeeteeee e 90
XI. - LA PLURALITE DES EXISTENCES. .....ccoovivieiciniisiesssssseeseeseesiensniens 94
XIL = LE BUT DE LA VIE. ...oooiiieeeeeveeeeeseeeeeeeseseessne s ienseasses s snsennsons 97
X111, - LES EPREUVES ET LA MORT .....oviiieiieeeeieeieesessesseseessessensensessen 100
XIV. = OBJECTIONS. ....oooveeeereeeetseeeseessee s aes s asaes s aes s 104
TROISIEME PARTIE - LE MONDE INVISIBLE. ......cooveveeiriesveseseeeeieninees 108
XV. - LANATURE ET LA SCIENCE.........coovoiieeeeerseeessessenseesesiessesesnnen 108
XVI. - MATIERE ET FORCE. PRINCIPE UNIQUE DES CHOSES............. 110

XVII. - LES FLUIDES, LE MAGNETISME. ......ccooviviieiieieieeeeeeese s 111



248 APRES LA MORT

XV - PHENOMENES SPIRITES. ....ooovivevieieeeteee e, 115
XIX. - TEMOIGNAGES SCIENTIFIQUES.......c.comveersreeiesrseiesseesiissessinnes 116
XX. - LE SPIRITISME EN FRANCE. ....cc..cvviieirieisssseseeseeseesiesiensessessessennes 125
XXI. - LE PERISPRIT OU CORPS FLUIDIQUE. ......c..cooevvmrereiereeciesrenees 131
XXIL = LES MEDIUMS......coooviieieieiesiessesseeseesees s ssessssssssesssessensnsensennes 134
XXIII. - L'EVOLUTION ANIMIQUE ET PERISPRITALE. .......ccooevvevveean, 138
XXIV. - CONSEQUENCES PHILOSOPHIQUES ET MORALES. ............... 140
XXV. - LE SPIRITISME ET LA SCIENCE........c.cseimieeeeseeeeeeeesseseiessssienseeees 141
XXVI. - DANGERS DU SPIRITISME. .....coovvieeieinisssissessessesseessessensnsennes 143
XXVII. - CHARLATANISME ET VENALITE.......ovvoiiereceeieeee e 145
XXVIII. - UTILITE DES ETUDES PSYCHOLOGIQUES. .......coooovveeverrrens 147
QUATRIEME PARTIE - L'AU-DELA. .....ccooovvoeieereeeeeeeeeneeeneseesseseeeses s 150
XXIX. - L'HOMME, ETRE PSYCHIQUE. ......coovviivieereeiessreeeseeeeesies s 150
XXX. - LA DERNIERE HEURE. ......c.ovvuiinveeieseeeisseesiisseesessssisessssssssnenees 151
XXX = LE JUGEMENT. ...t sssesse st ssesssansssan s 154
XXXII. - LA VOLONTE ET LES FLUIDES. ....o.oovvrveeeereeeeeieeeee e 156
XXX = LA VIE DANS L'ESPACE. ....oooviveeeeeeieeeiesiesiesssessesseesiesses s 161
XXXIV. = LERRATICITE. .....coviveceeveeeeeeseeeesseesiesesseessessesssessessas s sesenees 163
XXXV, - LA VIE SUPERIEURE. .......oovvviiieeeeeeieesesies s sessessessissiessn s 164
XXXVI. - LES ESPRITS INFERIEURS. .......ovvvieiieeieieseeeiessseiee s 173
XXXVIL. - L'ENFER ET LES DEMONS. .....c.vviieieecieieiesiesssseseeeseesies s 177

XXXVIII. - ACTION DE L'HOMME SUR LES ESPRITS MALHEUREUX.178
XXXIX. - JUSTICE, SOLIDARITE, RESPONSABILITE........cccecoeivrrreeran, 180
XL. - LIBRE ARBITRE ET PROVIDENCE..........ccoiiiiii 183



CONCLUSION 249

XLL - REINCARNATION. w...ooviiiiieeeeeeieeiesiiesessssessessssssss s sesssses s, 186
CINQUIEME PARTIE - LE DROIT CHEMIN. ....o.ovvivvieeeeeieeeeesesseeesesseesiessenens 190
XLIL = LAVIE MORALE. ....cooeviiiteievseeseeeeieses s sesessssssss s nens 190
XL = LE DEVOIR. ....ooviivereeeeeeeeeessesseessssaessessiessssasssssses s e ssnssos 192
XLIV. - FOI, ESPERANCE, CONSOLATIONS. ......coovvvvnrereeseeeceeeiiniensniens, 195
XLV. - L'ORGUEIL. RICHESSE ET PAUVRETE. .......ccoovvirvieeeeresrseiennenne, 198
XLV = L'EGOISME. ..ot 203
XLVIL - LA CHARITE. ..ot s 206
XLV - PATIENCE ET BONTE. ...ovuiviiiieieeeieeeeeeieevessessssessess s 211
XLIX. = LAMOUR. ...ooooiieieeeieieeeeeseesees s sssaes s sass s 214
L. - RESIGNATION DANS L'ADVERSITE. .....c.ooiviieereeesceeeeseeesee s 216
L1 - LAPRIERE. ......ooiiieieeeeeseeee e sssss st 224
LII. - TRAVAIL, SOBRIETE, CONTINENCE. .....cc.coosieveeeeeeeeeceee e 229
LIL - L'ETUDE. ..o teessveesesees st snsssn s 232
LIV. - LEDUCATION. ....ooititiieteeeesecteee st ee st asses s ssnse s 235
LV. - QUESTIONS SOCIALES. .....ovuvvereeeeereeeeereseeereessseeessnsiesssseen s 237
LVI. - LA LOIMORALE. ....oovveeeeeeeeeseesvesseseee s 241
RESUME. ..ottt eesees s sae s nssananseanaas 243
CONCLUSION. ....ooviiieietetssessese s ees s tes s sesnesn s n st snees 246

TABLE DES MATIERES........ciiiiiteietiee ettt 251



	INTRODUCTION
	APRÈS LA MORT
	PREMIÈRE PARTIE �- �CROYANCES ET NÉGATIONS.
	I. - LA DOCTRINE SECRETE. LES RELIGIONS.
	II. - L'INDE.
	III. - L'ÉGYPTE.
	IV. - LA GRÈCE.
	V. - LA GAULE.
	VI. - LE CHRISTIANISME.
	VII. - MATÉRIALISME ET POSITIVISME.
	VIII. - LA CRISE MORALE.

	DEUXIÈME PARTIE �- �LES GRANDS PROBLÈMES
	IX. - L'UNIVERS ET DIEU.
	X. - L'AME IMMORTELLE.
	XI. - LA PLURALITÉ DES EXISTENCES.
	XII. - LE BUT DE LA VIE.
	XIII. - LES ÉPREUVES ET LA MORT.
	XIV. - OBJECTIONS.

	TROISIÈME PARTIE �- �LE MONDE INVISIBLE.
	XV. - LA NATURE ET LA SCIENCE.
	XVI. - MATIÈRE ET FORCE. PRINCIPE UNIQUE DES CHOSES.
	XVII. - LES FLUIDES, LE MAGNÉTISME.
	XVIII. - PHÉNOMÈNES SPIRITES.
	XIX. - TÉMOIGNAGES SCIENTIFIQUES.
	XX. - LE SPIRITISME EN FRANCE.
	XXI. - LE PÉRISPRIT OU CORPS FLUIDIQUE.
	XXII. - LES MÉDIUMS.
	XXIII. - L'ÉVOLUTION ANIMIQUE ET PÉRISPRITALE.
	XXIV. - CONSÉQUENCES PHILOSOPHIQUES ET MORALES.
	XXV. - LE SPIRITISME ET LA SCIENCE.
	XXVI. - DANGERS DU SPIRITISME.
	XXVII. - CHARLATANISME ET VÉNALITÉ.
	XXVIII. - UTILITÉ DES ÉTUDES PSYCHOLOGIQUES.

	QUATRIÈME PARTIE �- �L'AU-DELA.
	XXIX. - L'HOMME, ÊTRE PSYCHIQUE.
	XXX. - LA DERNIÈRE HEURE.
	XXXI. - LE JUGEMENT.
	XXXII. - LA VOLONTÉ ET LES FLUIDES.
	XXXIII. - LA VIE DANS L'ESPACE.
	XXXIV. - L'ERRATICITÉ.
	XXXV. - LA VIE SUPÉRIEURE.
	XXXVI. - LES ESPRITS INFÉRIEURS.
	XXXVII. - L'ENFER ET LES DÉMONS.
	XXXVIII. - ACTION DE L'HOMME SUR LES ESPRITS MALHEUREUX.
	XXXIX. - JUSTICE, SOLIDARITÉ, RESPONSABILITÉ.
	XL. - LIBRE ARBITRE ET PROVIDENCE.
	XLI. - REINCARNATION.

	CINQUIÈME PARTIE �- �LE DROIT CHEMIN.
	XLII. - LA VIE MORALE.
	XLIII. - LE DEVOIR.
	XLIV. - FOI, ESPÉRANCE, CONSOLATIONS.
	XLV. - L'ORGUEIL. RICHESSE ET PAUVRETÉ.
	XLVI. - L'ÉGOÏSME.
	XLVII. - LA CHARITÉ.
	XLVIII. - PATIENCE ET BONTÉ.
	XLIX. - L'AMOUR.
	L. - RÉSIGNATION DANS L'ADVERSITÉ.
	LI. - LA PRIÈRE.
	LII. - TRAVAIL, SOBRIÉTÉ, CONTINENCE.
	LIII. - L'ÉTUDE.
	LIV. - L'ÉDUCATION.
	LV. - QUESTIONS SOCIALES.
	LVI. - LA LOI MORALE.

	RÉSUMÉ.
	CONCLUSION.
	TABLE DES MATIÈRES

