
www.autoresespiritasclassicos.com 
 

 
 

Léon Denis 
 

O Espiritismo e o Clero Católico 
 
 
█ 

 



Conteúdo resumido 
 

Classificado como uma das brochuras de defesa, este era um dos 
meios pelo qual Léon Denis respondia aos ataques contra o 
Espiritismo. Opondo argumentos em sua maior parte oriundos das 
experiências psíquicas com ilustres padres da Igreja, Denis 
respondeu em defesa do Espiritismo usando até mesmo as 
expressões intelectuais católicas. 

Ao final, ele faz uma análise da reencarnação, e termina este 
estudo mostrando o aspecto consolador da Doutrina Espírita. 
 
 
 



Sumário 
 

Apresentação ...............................................................................4 

Primeira Parte  
O Espiritismo e as Contradições da Igreja ...............................6 
Capítulo I .....................................................................................6 

Capítulo II .................................................................................. 14 

Capítulo III................................................................................. 17 

Segunda Parte   
A Reencarnação e a Igreja........................................................ 23 

Capítulo IV ................................................................................ 23 

Capítulo V.................................................................................. 32 

Capítulo VI ................................................................................ 37 

Conclusão ................................................................................... 42 

Transcrição ................................................................................ 44 

 



Apresentação 

Ao trazermos a público O Espiritismo e o Clero Católico, 
procedemos de acordo com o plano de trabalho do Centro que é o 
de publicar toda a obra impressa de Léon Denis. 

O livro foi classificado por Gaston Luce, o ilustre biógrafo de 
Denis, como “uma das brochuras de defesa”. Esse era um dos 
meios pelo qual Léon Denis respondia aos ataques contra o 
Espiritismo. 

Na época em que foi escrito (1921) encontramos um Léon Denis 
já alquebrado de forças; ele desencarnaria seis anos mais tarde, 
porém com enorme vigor intelectual e sempre pronto a responder a 
quem atacasse o Espiritismo. E isto ele o fez admiravelmente, não 
poupando esforços nem mesmo procurando adocicar quaisquer 
palavras. Seus raciocínios claros trazem a verdade para os leitores. 
Opondo argumentos, em sua maior parte oriundos das experiências 
psíquicas com ilustres padres da Igreja, Denis respondeu em defesa 
do Espiritismo usando até mesmo as expressões intelectuais 
católicas. 

Ao final, o mestre faz uma análise da reencarnação. Novamente 
usando os argumentos do padre Coubé, ele mostra que a 
reencarnação é nada mais nada menos que a crença comum dos 
primeiros cristãos. Denis perpassa os olhos pela História e nos 
mostra que, em pleno século IV, São Jerônimo “já reconhecia que a 
crença nas vidas sucessivas era a da maioria dos cristãos do seu 
tempo”. 

Os argumentos de Denis eram, portanto, em sua maior parte, 
calcados nas experiências dos padres da Igreja. 

Ele termina este estudo mostrando o aspecto consolador da 
Doutrina Espírita. Esse aspecto, aliás, constitui uma pedra de 
tropeço nos que rejeitam a reencarnação. Normalmente, os que a 
ela se opõem o fazem por interesses pessoais, porque não há quem 



não se renda às lições sublimes de amor e compreensão humanas 
tão bem apregoadas e sintetizadas pelo Espiritismo. 

Entregando aos leitores mais este livro, sentimo-nos satisfeitos 
pela excelente e substancial obra assinada pelo “professor de 
confiança” que foi Léon Denis. 

Altivo Carissimi Pamphiro 



 
 
 

Primeira Parte 
O Espiritismo e as Contradições da Igreja 

Capítulo I 

A campanha contra o Espiritismo, pelo clero católico, prossegue 
ativamente. 

O padre Coubé, em suas viagens de pregações e suas 
conferências na Madalena, em Paris, iniciou os ataques, 
continuados sob a forma de artigos que publicou mensalmente na 
revista L’Idéal.1 

A seu turno, o padre Mainage, dominicano muito apreciado em 
seu meio, saiu em seu socorro na Libre Parole e na Revue des 
Jeunes. 

Seu exemplo foi imitado por todos os lados. Atiraram contra nós 
do alto dos púlpitos e do fundo dos confessionários. 

Tudo isso ainda não pareceu suficiente. A artilharia pesada do 
Vaticano entrou no combate. Numa reunião plenária, os cardeais 
inquisidores do Santo Ofício, em Roma, proíbem que os fiéis 
freqüentem as reuniões e os estudos espíritas, “mesmo que tenham 
uma aparência honesta e piedosa”. 

Após alguns dias, o Papa Benedito XV aprovava essa resolução 
e o arcebispo de Paris, na Semaine Religieuse solicitava que seus 
diocesanos lhe dessem a mais séria atenção. 

Assim, todos os canhões da Igreja trovejam em conjunto contra 
o pobre Espiritismo, que nem por isso sofre qualquer mal. 



O Espiritismo já conheceu muitos outros assaltos, ele é tão 
antigo quanto o mundo e durará tanto quanto ele, porque repousa 
em base indestrutível: a Verdade. 

Seus adversários podem revoltar-se contra ele, mas só 
conseguirão chamar a atenção do público a seu favor e aumentar o 
número de seus adeptos. É o que acontece em todos os casos 
análogos. Só nos cabe desejar que nossos contraditores continuem 
tão eficaz propaganda. 

Procuramos, debalde, uma explicação justa na decisão do Santo 
Ofício. Sua proibição não vem seguida de qualquer explicação. 

Ficamos limitados a nos socorrermos dos argumentos dos 
pregadores da imprensa católica para descobrirmos os motivos que 
originaram tal resolução. 

Em seus sermões e durante uma entrevista concedida a um 
redator do Matin, o padre Coubé reconhece a realidade dos 
fenômenos espíritas e até apresenta pormenores, demonstrando um 
certo interesse, porém os atribui a uma intervenção satânica. Em 
seus artigos no L’Idéal, repete, incessantemente, a questão do 
inferno. 

O padre Mainage, na Revue des Jeunes, de 25 de abril de 1917, 
não se apresenta menos radical. 

Os fenômenos espíritas, disse ele, têm por origem “um mau 
princípio, muito ardiloso ao empregar os meios de cegar as almas e 
de as perder”. 

No prefácio que fez ao livro da senhora H. Minck-Jullien, Les 
Voices de Dieu,2 ele ainda fala da intervenção do diabo nos fatos 
espíritas. 

Encontramo-nos diante da antiga teoria satânica, bastante 
odiosa. É pena ver homens inteligentes, dotados de real talento, 
recorrer a argumentos tão desgastados. Entretanto, a palavra de 
ordem foi dada, o tema foi imposto e é preciso obedecer! 

Lamentamos as boas almas, constrangidas a aceitar tarefa tão 
ingrata! 



Não mais nos deteremos numa tese que refutamos muitas vezes 
3 e que apenas faz despertar um sorriso zombeteiro nos lábios 
daqueles a quem ousam apresentá-la. Nós nos limitaremos a 
contrapor às opiniões dos padres Coubé e Mainage, as dos teólogos 
cuja autoridade é incontestável. 

De início, citemos monsenhor Chollet, bispo de Verdum,4 antigo 
professor de Faculdade Católica. 

Em sua brochura intitulada Contributions de l’Occultisme à 
l’Anthropologie, página 58, criticando nossa doutrina, ele 
reconhece que as ciências ditas “ocultas” apresentam uma valiosa 
contribuição à Antropologia, bem como à Biologia, à Psicologia, à 
Moral, à Ciência das Religiões, à Etnografia e acrescenta: 

“Pensamos, pois, que não devemos admitir facilmente a ação do 
demônio nos fatos do ocultismo, e que se essa ação neles se exerce, 
isso só acontece muito raramente”. 

O eminente prelado inglês, monsenhor Benson, filho do falecido 
arcebispo de Cantorbery, convertido à religião católica, e que faz 
parte da diocese de Westminster, em Londres, expunha ao Daily 
Express 5 sua maneira de ver o Espiritismo: 

“Estou convencido de que certas manifestações psíquicas nos 
possibilitam relações com as almas dos mortos... 

Toda a raça humana sente a presença real das almas ao seu 
derredor, há muitos séculos. Já foram registradas manifestações dos 
espíritos e já se falou de casas mal-assombradas. O fenômeno tem 
um fundo de verdade... 

De minha parte, imagino que o mundo dos espíritos se agita em 
torno de nós, exercendo seu poder, e que alguns desses espíritos, 
em casos cujas condições exatas nos escapam, aparecem 
verdadeiramente.” 

O célebre padre Lacordaire, em uma de suas Lettres à Mme. 
Swetchine (20 de junho de 1853), assim se expressava: 

“Já vistes as mesas girarem e já as ouvistes falar? Eu desdenhei 
de vê-las girar, como algo muito vulgar, mas eu as ouvi e as fiz 



falar. Elas me disseram coisas muito importantes sobre o passado e 
o presente.6 

Por mais extraordinário que isso pareça, para um cristão 7 que 
acredita nos espíritos, é apenas um fenômeno bem vulgar e bem 
pobre. 

Em todas as épocas houve processos mais ou menos bizarros 
para a comunicação com os espíritos, porém antigamente fazia-se 
mistério com esses processos, como se fazia mistério com a 
Química. A Justiça, por meio de execuções terríveis, lançava na 
sombra essas estranhas práticas. 

Hoje, graças à liberdade dos cultos e da publicidade universal, o 
que era um segredo tornou-se uma fórmula popular. Certamente, 
por essa divulgação, Deus quis proporcionar o desenvolvimento das 
forças espirituais, a fim de que o homem não se esquecesse, em 
presença das maravilhas da mecânica, de que há dois mundos 
inclusos um no outro: o dos corpos e o dos espíritos. 

Aos cardeais do Santo Ofício lembraremos o que dizia o não 
menos eminente cardeal Bona, tão justamente cognominado o 
“Fénelon da Itália”, em seu Traité du Discernement des Esprits: 

“É espantoso que haja homens de bom senso que tenham ousado 
negar inteiramente as aparições e as comunicações das almas com 
os vivos, ou atribuí-las a uma imaginação iludida ou, então, à arte 
dos demônios!” 

Ainda é preciso citar autoridades mais altas: 

Santo Agostinho, em De Cura pro Mortuis, dá sua opinião 
nesses termos: 

“Os espíritos dos mortos podem ser enviados aos vivos; podem 
desvendar-lhes o futuro, que eles conhecem, seja por intermédio de 
outros espíritos, pelos anjos ou por uma revelação divina”.8 

E, mais adiante, acrescenta: 

“Por que não atribuir essas atuações aos espíritos dos defuntos e 
não acreditar que a Divina Providência faz um bom uso de tudo, 
para instruir os homens, consolá-los ou assustá-los?” 



São Tomás de Aquino, o “Anjo da Escolástica”, diz-nos o abade 
Poussin, professor no Seminário de Nice, em sua obra Le Spiritisme 
devant l’Église (1866): “comunicava-se com os habitantes do outro 
mundo, com mortos que lhe informavam sobre o estado das almas 
pelas quais ele se interessava, com santos que o reconfortavam e 
lhe abriam os tesouros da ciência divina”. 

Diante de tantas contradições, como ficam a magnífica unidade 
de vistas, a pura doutrina infalível, o dogma intangível que era a 
magnificência da Igreja Romana? 

Os homens que se supõem os representantes de Deus na Terra, 
os fiéis intérpretes de sua palavra, os que se julgam com o direito 
absoluto de governar nossas consciências, esses ficam hesitantes, 
vacilantes, em face dessa questão capital: as condições da vida 
futura e as relações entre vivos e defuntos! 

Será, portanto, ao Espiritismo que a Humanidade irá pedir as 
certezas e as consolações que lhe são necessárias e das quais está 
hoje desprovida. 

As perplexidades do padre diante desses problemas se revelam 
de forma chocante no prefácio escrito pelo padre Mainage para o 
livro da senhora Minck-Jullien, do qual já falamos. 

Trata-se de uma jovem senhora, “animada de um ódio 
inexplicável contra a Igreja”, e que os conselhos do defunto marido 
reconduzem ao Catolicismo. Diversos fenômenos espíritas 
concorreram para essa conversão: tiptologia, premonições, etc. 

O autor do prefácio está muito embaraçado. “Como explicar 
esse retorno à fé através de uma intervenção do demônio?”, ele 
questiona. 

Todavia, a Igreja qualifica essas práticas de diabólicas, mas as 
comunicações obtidas pela senhora Minck não têm necessariamente 
essa característica. 

Deus teria se utilizado do Espiritismo para reconduzir essa 
senhora ao Catolicismo? 



Embora a solução do problema seja tão simples, tão fácil de se 
encontrar, o padre Mainage se debate em um círculo de 
contradições e de dificuldades. O distinto religioso, cujas intenções 
pareciam sinceras, está como que desnorteado nesse domínio que 
lhe é pouco familiar. Entretanto, ele apresentou a única explicação 
plausível, citando na página 495 da Revue des Jeunes: 

“A morte não nos muda, somos no Além o que nós fizemos 
nesta vida”. 

Os espíritos conservam por muito tempo, após a morte, suas 
opiniões terrenas. Ora, a senhora Minck-Jullien, casando-se, entrara 
para uma família católica. Seu cunhado era padre e sua cunhada era 
apegada à devoção. Seu marido, que ela transformara em livre 
pensador, converteu-se, graças ao Além-Túmulo, por meio de 
espíritos crentes. 

Na primeira manifestação espírita relatada, houve o 
aparecimento do sogro defunto para afirmar sua fé na vida eterna e 
sua vontade de atrair, para ela, seu filho ainda vivo (página 43 do 
citado livro). Este, depois de morto, cedeu às sugestões paternais. 
Esta é a única solução possível do enigma. 

A intervenção do demônio nada tem a ver aqui e essa hipótese 
não tem outro fim a não ser desacreditar o Espiritismo. 

Após ter vislumbrado a verdade como um clarão, o padre 
Mainage recai em suas dúvidas. No decorrer de suas conferências 
em S. Luis d’Antin (1920), 6º sermão, e em seu livro La Religion 
Spirite (1921-1922), ainda evoca o espectro de satã. 

É bem a neurose diabólica, doença mental que tanto prejudicou 
na Idade Média, causou tantos males e se perpetua até nós. 

A teoria do demônio e do inferno rendeu tantas vantagens à 
Igreja que ela não hesitará em utilizá-la nas horas difíceis. 
Entretanto, o que no passado podia impressionar, hoje nada mais 
suscita que um ceticismo zombeteiro. 

Às afirmativas peremptórias proferidas da cátedra, o homem 
atual preferirá as demonstrações positivas, as experiências sempre 



controláveis de um Crookes, de um Myers, de um Lodge, de um 
Aksakof, de um Lombroso. 

O Espiritismo faz, pouco a pouco, sua brecha na Ciência. Os 
fatos, as provas e os testemunhos se acumulam a seu favor. Grande 
número de sábios célebres, principalmente na Inglaterra, contam-se 
entre seus adeptos. 

Ele pode olhar o futuro com confiança, considerar com 
indulgência e serenidade as críticas vãs de que é objeto. A Igreja 
Romana poderia dizer o mesmo? Não, seguramente. 

Debaixo das intemperanças de linguagem de seus defensores, 
adivinha-se um despeito, um receio de ver nossas crenças 
substituírem, pouco a pouco, o obscuro e sufocante dogma católico. 

Não será, também, rebaixar Deus, como o padre Mainage faz, 
acreditando em sua intervenção no curso das manifestações de 
ordem física? 

Dir-se-ia que o Catolicismo estava empenhado em amesquinhar 
Deus e que conseguiu seu propósito com os homens que, na sua 
maioria, chegaram a perder de vista a majestade divina e o 
esplendor de suas leis. 

A Igreja tinha por missão conservar no homem a noção clara e 
elevada de Deus e da vida futura. Ora, o materialismo e o ateísmo é 
que reinam como dominadores na sociedade moderna. 

Socorrendo-se sempre do espantalho do inferno e das penas 
eternas, fazendo de Deus o carrasco de suas criaturas, atribuindo a 
satã um papel importante no universo, levou o homem à negação. 

No decorrer de uma conferência numa cidade do Sul, um bom 
católico me fez a seguinte objeção: 

– O senhor disse que o inferno é um simples produto da 
imaginação. Eu fui a Nápoles e vi o Vesúvio em erupção; é uma 
das bocas do inferno que, portanto, é uma realidade. 

Repliquei: 



– Então o senhor acredita que o inferno se encontra no centro da 
Terra? Entretanto, tendo sido a Terra uma grande massa ígnea, um 
globo de fogo, antes de se tornar sólida e de ser habitada, daí 
resulta que Deus criou o inferno antes de criar o homem. Assim, se 
poderia comparar Deus a um grande senhor da Idade Média que 
desejando fundar uma cidade, começaria por mandar construir, no 
centro, a geena, a casa dos suplícios, o lugar de torturas e diria, em 
seguida, a todos: “Venham, meus amigos, vos instalar nesse local, 
que preparei com carinho!” 

Com essas palavras, toda a sala foi sacudida por uma enorme 
hilaridade e o meu contraditor ficou com um ar contristado. 

Eis a que chegam tais teorias. Nossos excelentes pregadores 
católicos duvidam do resultado obtido por seus efeitos oratórios? 

A noção de Deus é inseparável da de justiça; quando uma 
desmorona, arrasta a outra também. 

Ora, apesar de todas as argúcias e de todos os sofismas, jamais 
se poderá conciliar a noção de justiça com a de um inferno perenal. 
O sentimento, a piedade, a misericórdia não combinam com tais 
idéias. 

Direi a nossos contraditores: 

Como recomendais aos fiéis, com convicção, o perdão das 
ofensas, o esquecimento das injúrias; aconselhais aos pais a 
indulgência para com seus filhos; gostais de citar a parábola do 
filho pródigo que, não obstante seus erros, foi acolhido por seu pai, 
de braços abertos, e fazeis de Deus, Pai de todos, um ser impiedoso 
e cruel?! Impiedoso por toda a eternidade! 

Não sentis qualquer coisa tremer dentro de vós, quando afirmais 
semelhantes erros, tais absurdos? 



Capítulo II 

O padre Coubé, em longo artigo publicado em L’Idéal, de julho 
de 1917, se entrega à exaustiva tarefa de demonstrar a existência de 
satã. 

De início, ele recorre à lenda oriental que o Judaísmo tomou 
emprestado da Índia e da Pérsia e foi transmitida ao Cristianismo. a 
seguir, passa em revista todas as fases da suposta história e os 
diversos modos de ação do “espírito do mal”. 

Para ele, os mistérios sagrados do Egito e da Grécia, as 
brilhantes escolas filosóficas onde mestres veneráveis ensinavam os 
altos princípios a uma elite intelectual, a uma juventude atenta e 
interessada, todas as manifestações do gênio antigo não são mais 
que obra do demônio. 

Os sonhos dos poetas, em todos os tempos, os esforços dos 
escritores e dos artistas para fixarem, no papel ou no mármore, os 
traços imaginários de satã, são, aos seus olhos, outras tantas provas 
de sua existência. 

Enfim, num estilo colorido, ele conclui dizendo que o 
Espiritismo não é senão um dos modos de intervenção do 
“maligno” no mundo moderno. 

Não ignoremos que os homens das primeiras idades 
personificaram as forças da Natureza, os poderes do Bem e do Mal, 
emprestando-lhes formas humanas. Os orientais principalmente, 
grandes amadores de metáforas e de hipérboles, enriqueceram todas 
as suas concepções. 

Os livros sagrados da Ásia, e a própria Bíblia, estão saturados 
de alegorias e de imagens que seria pueril tomar ao pé da letra. 
Trata-se de coisas orientais, criadas por orientais para outros 
orientais e que não atendem ao senso prático e realista das raças 
ocidentais. E nos pretendem impor essas fantasias, por vezes 
burlescas, como verdadeiras! 

O que o padre Coubé pensa que são os seus leitores? 



Ele tem a bondade de nos falar que os brâmanes lhe afirmaram 
que a idéia de satã e do inferno se encontra em sua religião. Não 
está aí a prova evidente de que os cristãos a copiaram das tradições 
anteriores de milhares de anos? 

“O Espiritismo – escreve o padre Coubé – é o culto de satã!” 9 

Eis uma acusação lançada levianamente. Ela demonstra que os 
estudos do eminente cônego, a respeito desse ponto, foram muito 
superficiais. 

Um exame mais atento, mais aprofundado, lhe teria provado que 
o diabo não existe nas manifestações psíquicas. 

Vimos que o padre Coubé está em completo desacordo, sobre 
esse assunto, com monsenhor Chollet, o atual arcebispo de 
Cambrai, e com outros prelados. 

O próprio Santo Ofício, condenando as práticas espíritas, 
abstém-se de tais comentários e guarda uma prudente reserva. 

Com efeito, eis aí um terreno perigoso para a Igreja. 

Atribuir nossos fenômenos ao demônio é esquecer as almas do 
purgatório, a comunicação dos santos, a reversibilidade dos 
méritos, etc., isto é, tudo quanto resulta de pactos feitos com as 
entidades do Espaço. 

Os verdadeiros teólogos não podem ignorar a analogia gritante 
que existe entre os fenômenos espíritas e os da mística cristã: 
audição de vozes, casos de bilocação, levitações, escrita direta, 
visões e aparições. 

Depois os fatos de ordem efetiva: êxtases, arroubos, estigmas, 
odores balsâmicos, extraordinária acuidade dos sentidos, como os 
de Santa Gertrudes, Santa Lydwine, a extática Maria Luzzati, etc. 

Tudo isso se relaciona diretamente com o Espiritismo 
experimental. Sem dúvida, as expressões não são as mesmas, 
porém, no fundo, os fatos e as idéias concordam. 

Desafiamos os teólogos para que expliquem de outra forma as 
estranhas manifestações relatadas na vida dos santos do século XIV 



e do século XV, por exemplo as ocorridas na vida de São Vicente 
Ferrier, na de Santa Brígida, na de Colette-Boilet, etc. Da mesma 
forma, os fenômenos análogos relatados nas vidas de São 
Crisóstomo e São Martin de Tours por diversos autores.10 

Só o Espiritismo, facilitando a descoberta dos estados sutis da 
matéria, rarefeita ao infinito, tornou compreensível a existência das 
formas invisíveis da vida e a poderosa ação das forças ocultas. 

Os teólogos do futuro, menos cegos pelas prevenções, 
encontrarão facilmente, no Espiritismo, as provas experimentais 
para combaterem o materialismo e para ampararem o espiritualismo 
frágil das Igrejas. 

É lógico que um católico ignorante, rotineiro e crédulo não 
aceitará esses dados, porém, um cristão instruído, esperto, 
predisposto por sua cultura intelectual e moral às revelações do 
Além, longe de ver no Espiritismo um inimigo de sua crença, nele 
encontrará o complemento racional e necessário de sua fé, um novo 
meio de orientar a sua vida para um rumo mais elevado. 



Capítulo III 

Satã não é mais que um mito, no entanto, existem espíritos maus 
que nós sabemos afastar pela oração. Conhecemos a palavra do 
apóstolo: “Não acrediteis em todos os espíritos, vede primeiro se os 
espíritos são de Deus”. 

Os desagradáveis encontros que podemos ter na fronteira dos 
dois mundos não são os do demônio, porém os dos homens viciosos 
desencarnados. Seu estado d’alma não é eterno e eles se 
aperfeiçoarão, cedo ou tarde. 

Acontece mesmo freqüentemente, em nossas sessões, que 
espíritos atrasados e grosseiros são conduzidos ao bem por suas 
conversações com os espíritas. Sob esse ponto de vista, nossa ação 
sobre o Além é eficaz e salutar. 

Se existem maus espíritos, também há os bons. 

Quando, com um coração sincero, suplicamos o socorro dos 
Céus, ele não nos envia legiões infernais. 

A intervenção dos bons espíritos é indubitável se, como diz a 
Escritura, podemos julgar a árvore pelos seus frutos. 

Quantos materialistas e ateus foram reconduzidos ao 
pensamento de Deus e da vida futura! 

Quantos pobres seres desolados, desesperados pela perda 
daqueles que eles amavam, gozaram da consolação e do reconforto 
em seu intercâmbio com os caros mortos! 

Quantos desgraçados, vergados sob o peso da vida, consumidos 
pelos sofrimentos, pelas enfermidades, pelas decepções, envolvidos 
pela idéia do suicídio, encontraram nos conselhos do Além – com a 
coragem de viver e a força moral – uma suavização de seus 
sofrimentos! 

Nas horas de crise que atravessamos, é particularmente cruel 
procurar secar ou envenenar, por insinuações maldosas, a fonte 
onde tantos aflitos conseguiram um remédio para suas provações. 



O padre Mainage escreveu na Revue des Jeunes: 

“Que as almas, colhidas pelas dolorosas separações causadas 
pela guerra, se voltem, confiantes, para a doutrina da Igreja: nela 
acharão as mais vivas consolações, mais pacificadoras que as 
enganosas fantasias do Espiritismo, que apresenta falaciosas e 
perturbadoras imagens.” 

Entretanto, caro padre, os desesperados de quem falamos foram 
primeiramente para a Igreja, que foi impotente para lhes dar a 
menor palavra de afeto e de esperança daqueles que lhes eram 
caros. 

Jamais se sabe, com a doutrina católica, se nossos mortos 
queridos estão no inferno, no purgatório ou noutros lugares, se nós 
os reencontraremos um dia ou, então, se estamos separados deles 
eternamente. 

Somente o Espiritismo pode dar a nós as provas tangíveis da 
sobrevivência e da presença dos nossos mortos queridos, com a 
certeza de nos reunirmos, após a morte, na vida infinita. 

Por sua vez, o padre Coubé nos faz parar e nos diz: 

“Desconfiai, pois o diabo é muito fino, muito astuto; ele sabe 
tomar todas as formas, todas as aparências, fingir-se de apóstolo, a 
fim de melhor atrair para suas malhas!” 

Conhecemos bem esse raciocínio, que não é novo. Há cerca de 
dois mil anos os padres judeus já acusavam o Cristo de agir sob a 
influência de belzebu. 

Nossa Joana D’Arc, cuja vida inteira foi uma epopéia espírita, 
um poema de mediunidade, foi condenada, como “feiticeira, 
evocadora de demônios”, por um tribunal eclesiástico onde 
figuravam, não apenas o vice-inquisidor e três bispos, mas, às 
vezes, até uma centena de padres de todas as categorias. 

Hoje, a Igreja, após ter, no Syllabus,11 lançado anátema à 
Ciência, à Razão e ao Progresso, condenou, por seu turno, o 
Espiritismo. Está conforme sua lógica. Estava anunciado que todos 



os enviados de Deus seriam amaldiçoados, humilhados, 
perseguidos pelos religiosos. 

A Igreja não se apercebe de que, condenando o Espiritismo, ela 
própria se condena, porque então elimina o milagre, isto é, o 
fenômeno espiritual que é sua própria base. 

Por quais poderes, com que autoridade a Igreja Romana se 
arroga para julgar e condenar? 

Qual é, portanto, o real valor de suas condenações? 

Suas pretensões de infalibilidade repousam unicamente nas 
palavras de Jesus a Pedro, citadas no Evangelho de São Mateus: 

“Vós sois Pedro; sobre esta pedra edificarei minha Igreja e as 
portas do inferno não prevalecerão contra ela. Eu vos darei as 
chaves do Reino dos Céus e tudo quanto desligardes sobre a Terra 
será também desligado nos Céus.” 12 

A Igreja afirma que essas palavras, passando por Pedro, se 
dirigiam à longa sucessão dos papas do futuro. 

Serão elas, inicialmente, autênticas? Certos exegetas duvidam 
disso e da seqüência das modificações sofridas pelas Escrituras em 
diferentes épocas.13 Notemos que essas palavras não se encontram 
nos outros evangelhos canônicos e que, pelo menos, não falam de 
infalibilidade. 

Sabe-se que, originariamente, existiam cinqüenta e quatro 
Evangelhos. Foi a Igreja, sozinha, que procedeu à escolha e decidiu 
que os quatro, atualmente conhecidos, eram de inspiração divina. 
Daí resulta que o Evangelho tira sua autoridade da Igreja e que esta, 
por sua vez, tira autoridade do Evangelho. Aí está um círculo 
vicioso, isto é, o mais pobre dos raciocínios possíveis. 

Não existe, realmente, como justificar a atitude autoritária do 
clero sobre certas questões, nem sua tendência em fulminar tudo 
que lhe faça sombra e possa prejudicar a sua dominação. 

Mais adiante, o Evangelho de São Mateus relata um incidente 
havido entre Jesus e Pedro, a propósito de uma viagem a Jerusalém. 
Jesus lança ao príncipe dos apóstolos a seguinte exclamação: 



“Afastai-vos de mim, satanás, vós sois para mim motivo de 
escândalo, porque não entendeis as coisas que são de Deus, mas só 
as que são dos homens.” 14 

Essas palavras se dirigiam também a todos os papas do futuro? 
Em nenhum caso elas consagram sua infalibilidade. Mostram, 
igualmente, que o Cristo não atribuía às palavras “inferno” e “satã” 
o sentido que a Igreja lhes dá, isto é, de uma prisão eterna onde 
reina o gênio do mal. 

Os Evangelhos estão cheios de contradições e a Igreja Romana 
desaconselha sua leitura aos fiéis, sem o concurso de um padre que 
os interprete. 

As Igrejas Reformadas, bem diferentes no caso, recomendam o 
seu estudo e o livre exame, obtendo assim resultados morais 
superiores. 

Não se poderia deduzir dessas críticas que somos um inimigo 
das religiões; ao contrário, pretendemos ser seu amigo sincero e 
clarividente. 

Reconhecemos, sinceramente, que a religião é necessária à 
ordem social. Ela pode e deve introduzir na vida individual e 
coletiva elementos de disciplina, desenvolver o papel salutar do 
freio, amparando as almas no declive do vício e do crime. 

Para exercer tal influência moral, para produzir todos os seus 
efeitos desejáveis, é preciso que ela esteja em harmonia com as 
necessidades intelectuais, com os conhecimentos e as aparições da 
época. 

Ao contrário, se o divórcio se estabelece entre a razão e a 
crença, entre as inteligências e as consciências, daí resulta uma 
perturbação profunda e a sociedade se encaminha para a desordem, 
a anarquia e a confusão. 

Como todas as religiões da Terra, as Igrejas Cristãs receberam a 
sua parte de revelações divinas. 

O pensamento de Jesus visitou por muito tempo seus santuários, 
porém, as religiões cometeram o erro de crer que a comunhão 



espiritual estabelecida pelo Cristo, entre elas e o Mundo Invisível, 
tinha um caráter exclusivo e temporário, quando essa comunhão é 
permanente e universal. 

Conclui-se que secou, para elas, a fonte de onde jorram, 
abundantemente, as forças, os socorros e as inspirações do Alto. 

As vozes do Espaço só eram ouvidas pelos santos ou fiéis 
privilegiados. 

A ameaça das fogueiras e dos suplícios havia imposto silêncio à 
maioria dos intérpretes do Além, e o espírito da igreja Romana, em 
particular, não era mais fecundado pelo influxo divino. 

Pouco a pouco, seu ensino se amesquinhou, sua concepção da 
vida e do destino se encurtou; a onda de descrença, de materialismo 
e de ateísmo aumentou, cresceu e sufocou nosso país. 

Hoje, a Igreja Católica se tornou impotente em face das 
doutrinas negativistas porque seus participantes, já tivemos ocasião 
de dizê-lo, exigem provas sensíveis e demonstrações científicas e 
positivas. 

Associando-se estreitamente à política reacionária, aos partidos 
retrógrados, a Igreja se tornou impopular na França e perdeu seu 
prestígio e autoridade. 

Sem dúvida, no curso da guerra, muitos de seus membros 
fizeram nobremente seu dever, porém o Vaticano agravou sua 
situação ao tender ostensivamente para os impérios centrais, assim 
que acreditou em sua vitória. 

No meio das provas terríveis que nos assaltam, diante do 
crescente perigo, a voz de Deus se faz ouvir e as incontáveis 
legiões do Espaço foram convocadas. Elas retomaram o contato 
terrestre, a fim de despertar no homem o sentimento da 
imortalidade, com a noção dos deveres e das responsabilidades que 
daí decorrem. 

Se a Igreja houvesse compreendido seus verdadeiros deveres, 
teria corrido para acolher esse socorro do céu e teria dado aos 
fenômenos o lugar que lhes era devido. 



Teria sentido que ali existe uma manifestação da vontade 
superior, à qual seria pueril e inútil se opor; teria obtido nos fatos 
psíquicos os elementos de uma renovação, o meio de infundir em 
seu corpo desgastado, dessecado pelos séculos, um sangue, um 
espírito novo, e de desempenhar ainda um papel importante na obra 
do progresso humano. 

Entretanto, se, em sua cegueira, ela continua guardando uma 
atitude hostil, como a de qualificar de satânico o que é de ordem 
divina; se ela persiste em recusar a mão que lhe é estendida do 
Alto, para salvá-la, então ela própria se condenará a uma morte 
lenta, à queda e à ruína. 

Poder-se-á aplicar a seus representantes, a seus defensores, as 
palavras da Escritura: 

“Têm olhos mas não vêem, têm ouvidos mas não ouvem.” 



 
 
 
 

Segunda Parte  
A Reencarnação e a Igreja 

Capítulo IV 

Na revista católica L’Idéal, de 1917, o cônego Coubé consagrou 
três longos artigos para combater o que ele chama “a reencarnação 
ou a metempsicose”. 

Inicialmente, observamos a intenção que se revela no fato de 
reunir e de confundir duas idéias diferentes, a fim de lançar sobre a 
primeira o descrédito que recai sobre a outra. 

Os antigos entendiam por metempsicose a passagem da alma 
pelos corpos dos animais. É verdade que certos escritores e 
filósofos a aplicam também à passagem das almas para outros 
corpos humanos. 

A reencarnação é designada muito mais freqüentemente sob o 
nome de “palingenesia”. 

Na opinião corrente, o termo metempsicose guardou seu sentido 
estreito e pejorativo. 

O padre Coubé, como conhecedor do assunto, iguala dois 
termos que geralmente se excluem, na esperança de se aproveitar 
dos equívocos que daí possam resultar para a maior parte de seus 
leitores. Entretanto, ele não ignora que os espíritas repelem com 
energia toda hipótese da queda da alma para o reino animal. Nós 
acreditamos na evolução e não no retrocesso. 



Nosso perispírito, ou corpo fluídico, que é o molde do corpo 
material no nascimento, não se presta às formas animais e tal razão, 
por si só, bastaria para tornar impossível semelhante regressão. 

Os mesmos argumentos encontramos em outras críticas do 
padre Coubé.15 Todas as sutilezas da dialética, todos os recursos da 
casuística e do silogismo foram postos em ação para lançar 
descrédito sobre a doutrina da reencarnação. 

Todavia, apesar das habilidades de uma inteligência maleável, 
insinuante, engenhosa em desfigurar, em desnaturar as coisas mais 
simples e mais claras, a grande lei dos renascimentos se impõe com 
tanta força que obriga por vezes o eloqüente pregador a se dobrar e 
a lhe render homenagem. 

Por exemplo, após tê-la qualificado de “sistema medíocre e 
ridículo” e até “loucura ou impostura”; após ter dito: “A 
reencarnação leva o mal ao triunfo universal”, o autor deixa escapar 
(na página 218, da citada revista): “A reencarnação não é por si 
mesma uma idéia ímpia e não parece intrinsecamente impossível”; 
e mais adiante: “A reencarnação, a rigor, poderia conciliar-se com 
o dogma do céu cristão”. 

Extraordinário poder, o da Verdade, que curva seus próprios 
detratores e os obriga a proclamá-la! 

Eis aí um caso bem notável de psicologia, e mesmo que o 
estudo crítico do padre Coubé sobre a reencarnação não produzisse 
outro resultado além de colocá-la em destaque, ainda lhe 
deveríamos agradecer sua tentativa. 

Fiel à costumeira tática, o padre Coubé assemelha doutrinas 
opostas, a fim de poder englobá-las numa só condenação. Assim ele 
fez no confronto entre o Espiritismo e a Teosofia; não nos 
ocupamos com esta última porque ela tem quem a defenda. 

Quanto ao Espiritismo, por seus fenômenos que são de todas as 
épocas e de todos os lugares, por mil fatos na vida dos santos, por 
toda a mística cristã, foi ele classificado no mesmo rol e, para daí 



expulsá-lo, seria necessário demolir, por inteiro, todo o edifício 
católico.16 

Os testemunhos das mais respeitáveis autoridades eclesiásticas 
são concludentes sobre este ponto. Citamos apenas alguns deles, 
mas há muitos outros. 

Na Doutrina Espírita também os encontramos. A doutrina das 
vidas anteriores e sucessivas imperava em toda a cristandade nos 
três primeiros séculos e eminentes prelados ainda a aceitam em 
nossos dias. 

A reencarnação é afirmada nos Evangelhos com uma precisão 
que não deixa lugar a qualquer dúvida: 

“Ele é o próprio Elias que devia vir.” (Mateus, 11: 14 e 15), 
disse o Cristo, a respeito de João Batista. 

Jesus pergunta a seus discípulos: “Que dizem os judeus do filho 
do homem?” e eles lhe respondem: “Uns dizem que é João Batista; 
outros, Elias e, ainda outros, Jeremias ou um dos profetas.” 
(Mateus, 16: 13 e 14 e Marcos, 8: 27 e 28). 

Os judeus, e com eles os discípulos, acreditavam então na 
possibilidade de renascer, a alma, em outros corpos humanos. 

Os Evangelhos, normalmente ricos em metáforas, são de uma 
nitidez notável sobre essa questão. 

A mesma convicção se deduz da conversa com Nicodemos e da 
questão do cego de nascença.17 É preciso ser cego para se negar 
uma tal evidência. 

Não é aos nossos obstinados contraditores, aos nossos 
adversários intransigentes, mas aos homens imparciais, desprovidos 
de preconceitos mesquinhos, livres em seus julgamentos, que 
apresentamos a questão, deixando a eles que se manifestem. 

O Cristianismo primitivo estava inteiramente impregnado dessa 
doutrina das vidas sucessivas, que foi também a de Platão e a da 
Escola de Alexandria. 



Todas as correntes do pensamento oriental coincidiam e 
transmitiam, à nova religião, uma vida jovem e ardente. Os mais 
ilustres, entre os cristãos, bebiam nessas fontes os elementos de sua 
ciência e de seu gênio. 

Orígenes, Clemente, a maior parte dos padres gregos, ensinavam 
a pluralidade das existências da alma. 

Já no século IV, São Jerônimo, em sua controvérsia com 
Vigilantius, reconhecia que a crença nas vidas sucessivas era a da 
maioria dos cristãos de seu tempo. 

Sobre esse ponto de doutrina, Orígenes não foi condenado pela 
Igreja, como o padre Coubé acredita. 

O Concílio de Calcedônia e o V de Constantinopla rejeitaram 
não a crença na pluralidade das vias da alma, mas, simplesmente, a 
opinião de Orígenes de que a união do espírito ao corpo é sempre 
uma punição e que a alma, inicialmente, viveu num estado 
angélico. 

Esse ilustre pensador, que São Jerônimo considerava como “o 
maior dos cristãos, depois dos apóstolos”, não se dava conta da lei 
da educação e da evolução dos seres. 

Na realidade, a Igreja nunca se pronunciou sobre a questão das 
existências sucessivas, ficando como um problema para solução 
futura. 

Em todas as épocas, eminentes membros do clero católico 
adotaram essa crença e a afirmaram publicamente. 

No XV século, o cardeal Nicolau de Cusa sustentou, em pleno 
Vaticano, a teoria da pluralidade das existências da alma e a dos 
mundos habitados, não apenas com a concordância, mas com os 
aplausos sucessivos de dois papas: Eugênio IV e Nicolau V.18 

Eis outros testemunhos mais recentes: 

G. Calderone, diretor de La Filosofia della Scienza, de Palermo, 
que abriu um grande inquérito sobre as idéias de nossos 
contemporâneos sobre a reencarnação, publicou algumas cartas 
trocadas entre monsenhor L. Passavalli, arcebispo vigário da 



Basílica de São Pedro, em Roma, e Tancredi Canonico, senador do 
Reino, guarda dos selos, presidente da Corte Suprema de Cassação 
na Itália e católico convicto. 

Citemos duas passagens de uma carta de monsenhor Passavalli: 

“Desapareceram, para sempre, de meu espírito, essas 
dificuldades que me perturbavam, quando Estanislau, de santa 
memória,19 ao espírito do qual eu atribuo, em grande parte, essa 
nova luz que me aclara, me anunciava, pela primeira vez, a 
doutrina da pluralidade das vidas do homem. Estou bem feliz por 
ver o efeito salutar dessa verdade sobre a alma de meu irmão”. 

Outra citação: 

“Parece-me que se pudéssemos propagar a idéia da pluralidade 
das existências, tanto neste como no outro mundo, como um meio 
de realizar a expiação e a purificação do homem, com o fim de 
fazê-lo digno de si e da vida imortal dos Céus, já se teria dado um 
grande passo, porque isso bastaria para resolver os mais difíceis e 
os mais árduos problemas que agitam, atualmente, as inteligências 
humanas. 

Quanto mais penso nessa verdade, mais ela me aparece grande e 
fecunda em suas conseqüências práticas para a religião e a 
sociedade”. 

Assinado: Louis, arcebispo. 

Da correspondência inédita de T. Canonico, publicada 
ultimamente em Turim, resulta que ele mesmo havia sido iniciado 
na crença da reencarnação por Towiansky, escritor católico bem 
conhecido. 

Numa longa carta, com a data de 30 de dezembro de 1884, ele 
expõe as razões pelas quais acha que essa crença nada tem contra a 
religião católica, apoiando-se em várias citações da Santa 
Escritura.20 

Poderíamos multiplicar as citações, se não temêssemos fatigar o 
leitor. 



Já dissemos o bastante para demonstrar que, sobre a questão das 
reencarnações, como a dos fenômenos e de suas causas, nós nos 
achamos diante das mesmas contradições, das mesmas incertezas, 
para não dizer da incoerência da Igreja Romana. Não obstante suas 
pretensões quanto à unidade de vistas e à infalibilidade, as 
oposições e as divergências não faltam em seu seio. 

Assim, causa espanto o tom arrogante de seus representantes 
quando entre eles há tantas dúvidas e hesitações no que se refere 
aos mais essenciais problemas da vida futura e do destino humano. 

O padre Coubé, conforme suas próprias palavras, faz 
comparecer a reencarnação diante do tríplice tribunal da Religião, 
da Moral e da Filosofia. É uma temerária empresa, porque o 
julgamento que ele provoca poderá terminar num fracasso 
completo. 

Observemos, inicialmente, no que tange às religiões, que 
seiscentos milhões de asiáticos, bramanistas e budistas partilham de 
nossa crença. 

Foi também a crença dos egípcios, dos gregos e dos celtas, 
nossos ancestrais; por conseqüência, ela faz parte de nossa herança 
nacional. 

Vimos que o primitivo Cristianismo foi impregnado dessas 
idéias até o IV século; em nossos dias, as encontramos também no 
Islamismo, na forma de certas suratas do Alcorão.21 

Daí resulta que a reencarnação é ou foi admitida por todas as 
religiões; somente o Catolicismo e os outros ramos do Cristianismo 
moderno escapam à regra universal, depois que fizeram o silêncio e 
a obscuridade sobre certas passagens da Escritura que afirmavam as 
vidas anteriores. 

A Filosofia também lhe proporcionou as mais belas inspirações. 
Pitágoras, que a divulgou, foi considerado como um gênio por toda 
a Antigüidade. Platão foi cognominado o divino pelos pais da Igreja 
do Oriente. 



A Escola de Alexandria, com sua plêiade de escritores, Filon, 
Plotin, etc., deu-lhe suas mais brilhantes obras. Kant e Spinosa a 
entreviam; mais recentemente, a lista dos homens ilustres que a 
adotaram, de Victor Hugo a Mazzini, encheria uma página inteira. 

Ainda agora, ela reaparece nas teorias de Bergson, que parecem 
revolucionar todo o pensamento contemporâneo. 

Quanto à moral, esta só tem que se beneficiar com a doutrina 
das vidas sucessivas. 

A convicção de que o homem é o construtor de seus próprios 
destinos, de que tudo quanto lhe acontece, de bom ou de mau, recai 
sobre ele, em sombras ou luzes, estimula sua caminhada 
ascensional e o obriga a velar, escrupulosamente, pelos seus atos. 

Sendo cada uma de nossas existências, boas ou más, a 
conseqüência rigorosa das que a precedem e a preparação das que a 
seguem, veremos nos males da vida o corretivo necessário dos 
nossos erros passados e evitaremos neles recair. 

Tal corretivo será muito mais eficaz do que o temor aos 
suplícios infernais, nos quais ninguém mais acredita, nem mesmo 
aqueles que deles falam com uma segurança mais fantástica que 
real. 

Com o princípio das reencarnações, tudo se aclara; todos os 
problemas se resolvem; a ordem e a justiça aparecem no Universo. 

A vida toma um caráter mais nobre, mais elevado; torna-se uma 
conquista gradual e, por nossos esforços e com o concurso do Alto, 
adquire-se um futuro sempre melhor. O homem sente aumentar sua 
fé, sua confiança em Deus e, dessa concepção ampliada, a vida 
social recebe as profundas repercussões. 

Ao contrário, não é uma pobre e lamentável idéia, a que consiste 
em crer que Deus nos concede uma só existência para nos 
melhorarmos e progredirmos? 

Como uma existência cuja duração é de alguns anos, de alguns 
meses ou somente de poucas horas para uns, de oitenta a cem anos, 
para outros, tão diferente segundo as condições e o meio onde 



estamos colocados, segundo as faculdades e os recursos que nos 
são oferecidos, pode ela ser a única base sobre a qual repousa todo 
o conjunto de nossos imortais destinos? 

O padre Coubé não vê a contradição, a falta de equilíbrio que 
existe entre uma concepção tão estreita, tão insuficiente da vida, e a 
amplidão, a majestade que se revelam no plano geral da natureza? 

Como pode ele conciliar a justiça e a bondade de Deus com a 
situação das crianças nati-mortas, dos que só vivem poucos 
instantes, ou dos condenados a sofrer desde o berço e por vezes 
durante muitos anos? 

Não sabe ele que esses problemas fizeram o desespero de 
numerosos teólogos? 

A existência humana não se harmoniza com o conjunto das 
coisas, se não encontrarmos nela o mesmo relacionamento que 
existe na ordem universal. Ora, esse relacionamento só pode ser 
realizado sob a forma de vidas anteriores e sucessivas. 

O Ser Infinito não nos nega ilimitados meios para a reparação, o 
resgate e a renovação. Todavia, nosso respeitável contraditor 
recusa-se a ver na lei das reencarnações uma aplicação possível e 
satisfatória da idéia de justiça, e escreve: 

“Com semelhante doutrina, Deus está desarmado diante do mal. 
O culpado, no lugar de se emendar, permanecerá obstinado no mal 
e se afundará nele, cada vez mais. A reencarnação não é uma 
sanção, porque deixa o homem livre.” 

Para assim se expressar, o padre Coubé nunca avaliou toda a 
extensão dos sofrimentos de nosso mundo? 

Não viu a longa fila das enfermidades, dos flagelos, numa 
palavra, todo o doloroso cortejo das misérias humanas? 

Basta um olhar atento, lançado em nosso derredor, para 
reconhecer na dor física e moral, sob seus múltiplos aspectos, mil 
maneiras de realizar a expiação na justiça e, ao mesmo tempo, de 
propiciar a educação das almas, enquanto que as perspectivas de 
um inferno quimérico não apresenta senso prático, nem objetivo 



útil e não satisfazem, de forma alguma, as exigências da sábia razão 
e da soberana eqüidade. 

Quanto à argumentação do esquecimento do passado, que tantas 
vezes refutamos, nós nos limitaremos a remeter o padre Coubé às 
experiências sobre a renovação da memória das vidas anteriores, às 
reminiscências de ilustres personalidades, às das crianças prodígios 
e a tantos outros fatos, controlados, verificados, reconhecidos como 
exatos e que o espaço deste artigo não nos permite reproduzir.22 

Bastará apelar, sobre esse ponto, do padre Coubé pouco 
esclarecido nessa matéria, para o padre Coubé melhor informado. 



Capítulo V 

Em presença das catástrofes que abalam o mundo, muitas vezes 
os corações sofrem, os pensamentos se perturbam e perguntamos: 
Por que Deus permite tantos males? 

Para tal pergunta, a Igreja Católica só apresenta respostas vagas 
e embaraçantes. 

É, diz ela, a conseqüência da impiedade dos povos, de seu 
afastamento da religião, do desprezo aos seus preceitos e aos seus 
direitos temporais. 

A Igreja esquece que o mais católico e o mais praticante dos 
povos, a Bélgica, foi o primeiro que sofreu, com mais intensidade, 
os horrores da última guerra.23 

Esquece que uma outra nação católica, a Áustria, contribuiu 
para que a guerra se desencadeasse. 

Dois monarcas devotos, meticulosos observantes das práticas 
religiosas, tendo sempre o nome de Deus na boca, um católico e 
outro protestante, carregarão para sempre a pesada 
responsabilidade dos crimes cometidos e das ondas de sangue 
derramado. 

O ensino da Igreja, com sua doutrina de uma única existência 
para cada alma, é impotente para explicar tais dramas. É necessário 
buscar outra explicação. 

Somente a filosofia das vidas sucessivas, a compreensão da lei 
geral do progresso, pode nos dar a solução do problema e conciliar 
a bondade e a justiça de Deus com as tragédias da História. 

Recordemos primeiro que, quando vapores maléficos invadem a 
atmosfera e o ar se torna dificilmente respirável, a tempestade 
desaba e vem purificar o ambiente terrestre. 

Da mesma forma, quando elementos mórbidos se desenvolvem 
no seio de nosso organismo, quando os micróbios infecciosos 
aumentam em número, uma crise sobrevém e a febre aparece. 



É a luta entre os bons e os maus infusórios que povoam o corpo 
humano. Se estivermos destinados a viver, a luta prosseguirá até 
destruir os perigosos parasitas e nosso corpo recuperará saúde e 
vigor. 

É assim o organismo social e planetário. 

Deus não se desinteressa de nossos males. Ele vela pela 
Humanidade sofredora como um pai médico por seu filho doente, 
dosando seus remédios, de forma a conseguir de seus sofrimentos 
um estado de vida mais sadia e melhor. 

A Humanidade, já o dissemos, está composta, em sua grande 
maioria, das mesmas almas que retornam por várias vidas, 
prosseguindo em seu progresso, em seu aperfeiçoamento 
individual, contribuindo para o progresso geral. Renascem no 
ambiente terrestre até que tenham conseguido as qualidades morais 
necessárias para subirem mais alto. 

Em sua evolução, através dos séculos, a Humanidade sofreu 
crises que marcam as etapas de sua evolução. Atualmente, ela 
apenas está saindo de seu casulo, de sua ganga impura e grosseira, 
para despertar rumo a uma vida superior. Nossa civilização é toda 
superficial e oculta um fundo considerável de atraso. 

A recente guerra representa a luta dos instintos egoístas e 
brutais contra as aspirações ao Direito, à Justiça e à Liberdade. 

No curso de suas primeiras existências terrestres, a alma deve, 
acima de tudo, construir a sua personalidade e desenvolver a sua 
consciência. É o período do egoísmo, quando o ser atrai tudo para 
si, retirando do domínio comum as forças, os elementos necessários 
para constituir seu “eu”, sua própria originalidade. 

No período seguinte, restituirá, irradiará, repartindo com todos 
os que adquiriu, sem se diminuir com isso, porque, nessa ordem de 
coisas, quem dá se acrescenta e, aquele que se sacrifica, acumula. 

A Humanidade, em sua caminhada, já o afirmamos, chegou ao 
ponto de transição entre tais estados. Para cada um de nós, a 
juventude é o momento mais crítico da vida, porque, pela nossa 



inexperiência, nosso arrebatamento, ela pode cometer atos que 
retardem nossa evolução e comprometam nosso destino. 

O mesmo acontece com a Humanidade. Hoje, seu passado se 
depara com as faltas, os erros, os crimes, as traições, as perfídias, 
as espoliações que precisam de expiação pela dor e pelas lágrimas. 
Daí a crise atual. 

A tempestade varreu os miasmas deletérios que envenenavam 
nossa atmosfera. O capital do egoísmo e do ódio, acumulado pelos 
séculos e acrescido pelos males do presente, deve ser quitado. 

É também a reação dos elementos sãos contra os elementos em 
decomposição e, em conseqüência, um meio de educação e de 
melhoramento. 

Em presença dos males causados pela guerra, os corações mais 
frios, os mais indiferentes se emocionam; a piedade e a 
sensibilidade despertam. 

É ainda necessário o cadinho do sofrimento para que o orgulho 
feroz de uns, a apatia, a indiferença e o sensualismo de outros se 
atenuem, se desfaçam e desapareçam. Numa palavra, é preciso 
duras lições para despertar nosso mundo material e atrasado. 

Quanto às vítimas da guerra, elas haviam aceitado suas provas 
antes que renascessem, seja para um resgate ou para progredirem. 

Sem dúvida, que a lembrança das resoluções tomadas foi 
apagada de seus cérebros materiais e os padres Coubé e Mainage 
não deixariam de tirar argumentos desse esquecimento temporário. 

Que eles reflitam na situação do homem que conhecesse 
antecipadamente seu destino e visse aproximando-se dele, dia a dia, 
acontecimentos terríveis que iriam envolvê-lo e massacrá-lo em sua 
engrenagem. 

As almas humanas ainda são muito frágeis para suportar um tão 
pesado fardo. 

É uma bênção de Deus deixar isso para um último instante, na 
ignorância do futuro, facultando inteira liberdade de ação. 



Para compreender o que se passa em nossa volta, é preciso, 
portanto, reunir num mesmo conceito a lei de evolução e das 
responsabilidades ou da conseqüência dos atos, que recaem, através 
dos tempos, sobre os que os praticaram. 

A ignorância dessas leis, dos deveres e das sanções que elas 
determinam, é a razão dos males e dos sofrimentos do momento 
atual. Se a Igreja as houvesse ensinado, não veríamos, certamente, 
se abrir sob nossos pés um tal abismo de males. 

Esses princípios ela os conheceu outrora e sua doutrina tirou 
deles um brilho e um proveito incomparáveis; porém, nos tempos 
bárbaros, preferiu os espantalhos infantis, inventados para 
impressionar um mundo ignorante. 

Agora, diante dos grandes problemas que se levantam, ela 
permanece vacilante, embaraçada, impotente para atender às 
lamentações e às recriminações que se elevam de toda parte; para 
dissipar as dúvidas que despertam, em muitos espíritos, a injustiça 
aparente da sorte e a crueldade do destino. 

Pois bem. O que a Igreja não quer ou não pode fazer, o 
Espiritismo realizará. Ele abriu todas as grandes portas do mundo 
invisível que a Igreja havia fechado há séculos, e, por elas, raios de 
luz e tesouros de consolação e de esperança se espalharão, cada vez 
mais, sobre as aflições humanas. 

Passada a tormenta, as nuvens escuras que nos ocultavam o céu 
se dissipam. 

Um claro raio de sol brilha sobre as ruínas acumuladas e uma 
nova era começa para a Humanidade. 

As ciências psíquicas tomam uma extensão considerável e 
trazem elementos de renovação para todos os domínios do 
pensamento e da arte. A própria religião deverá levar em conta as 
provas da sobrevivência. 

Grandes coisas acontecerão, dizem os Espíritos. Almas 
valorosas reencarnarão entre nós para dar um vigoroso impulso ao 
progresso geral. 



A consciência humana se desprenderá das estreitezas do 
materialismo e a filosofia se espiritualizará. 

A incredulidade, que constitui o fundo do caráter francês, 
mesmo na maior parte dos católicos que só agem pelos hábitos e 
pela rotina, se transformará, pouco a pouco, numa fé esclarecida, 
baseada na razão e nos fatos. 

A vida social se transformará com a educação, e a moral 
exercerá seus direitos. 

Sem dúvida que estaremos ainda longe da perfeição, mas, pelo 
menos, um passo considerável terá sido dado na via do progresso, 
aproximando-nos da unidade de vistas por uma compreensão mais 
alta e mais clara da idéia de Deus e das leis universais de Justiça e 
Harmonia. 



Capítulo VI 

Já examinamos todas as razões apresentadas pelos padres Coubé 
e Mainage para combater a doutrina das vidas sucessivas. A maior 
parte são pueris; todas são injustas, errôneas e se voltam com força 
sobre eles. 

Suas críticas, que não inspiram nenhum sentimento de 
imparcialidade, que não sustentam um conhecimento aprofundado 
do assunto, se dissipam como vã fumaça ao menor exame. 

Mesmo no seio da igreja Romana, elas estão em contradição 
sobre esses pontos essenciais com os pensadores e escritores 
ilustres. 

É bem evidente que a campanha empreendida por ordem 
superior contra nós não foi precedida de um estudo sério da 
questão. A fraqueza dos raciocínios demonstra a insuficiência do 
preparo. 

O maior recurso, o refúgio supremo do padre Coubé, é sempre a 
teoria do inferno. A cada página de L’Idéal, ele retorna a essa teoria 
como uma verdadeira obsessão. Para ele, isso resolve tudo. 

Compraz-se com métodos já ultrapassados, que a maioria dos 
pregadores já não usa mais, há muito tempo. 

Não é estranhável ver esse ódio que, durante séculos, causou 
tantas perturbações mentais, provocou tantas devastações, 
engendrou abusos sem conta, ainda afetar certos cérebros 
eclesiásticos? 

Por sua vez, o padre Mainage ousa escrever na Revue des 
Jeunes: “O Espiritismo conduz ao desequilíbrio das faculdades 
mentais”. 

Seria oportuno lembrar os casos de loucura mística causados 
pelo tema das penas eternas. Por exemplo, o daquele pai de família 
(do qual todos os jornais deram notícia) que estrangulou seus filhos 
pequeninos para gozarem das delícias do paraíso, em face de seu 
estado de inocência... Todavia, não mais insistiremos o assunto. 



Em sua apologia sobre o inferno, o padre Coubé assim se 
expressa: 

“O inferno não é, em si, uma crueldade, porque a crueldade 
consiste em fazer sofrer uma criatura para se regozijar com suas 
dores, portanto, além do que ela merece e do que a ordem reclama.” 

Responderemos que é sempre cruel infligir, a um ser, 
sofrimentos que não deixam qualquer esperança e que não admitem 
qualquer solução. No Universo inteiro, o sofrimento é, 
principalmente, um processo educativo e purificador. 

Considerando-o como uma expiação temporária, do ponto de 
vista da justiça divina e segundo o Espiritismo, ele nos aparece 
como um recurso de evolução, pois, desenvolvendo nossa 
sensibilidade, nos faz progredir, tornando mais intensa a nossa 
vida, ao passo que, com as penas eternas, ela não é mais do que 
uma baixa vingança, uma crueldade inútil. 

Ora, Deus nada faz sem finalidade e esse objetivo é sempre 
grande, generoso e proveitoso para suas criaturas. 

O padre Coubé não deve ignorar que a maior parte dos teólogos 
renunciou à teoria das penas eternas. Com efeito, foi estabelecido 
que o termo em hebraico, que se traduz por “eterno”, não significa 
“sem fim”, mas somente “de longa duração”. 

A Bíblia qualifica de eternas muitas coisas que já 
desapareceram com o tempo, por exemplo, o monumento que Josué 
mandou erigir para comemorar a chegada do povo de Israel à Terra 
prometida. 

Não seria um estudo bem curioso o dos esforços de imaginação 
tentados por nossos adversários para escorar essa teoria que 
desmorona por todos os lados? 

Com esse objetivo, eles têm acumulado as contradições sobre os 
erros e as impossibilidades. Por exemplo, como entender que Deus 
tenha podido impor a satã a tarefa de atormentar, no Além, os que o 
serviram neste mundo? 



As almas dos condenados, dizem, sofrem, ao mesmo tempo, 
tormentos físicos e torturas morais, mas, como causa espanto que 
espíritos possam sofrer materialmente, criou-se o dogma da 
ressurreição da carne, isto é, a reconstituição final do corpo 
humano, cujos elementos, dispersos por todas as correntes da 
natureza, serviriam, sucessivamente, a mil formas de vida. 

A qual dessas formas humanas serão restituídos tais elementos? 
Terrível questão! 

Uma outra consideração, não menos embaraçosa: Deus, em sua 
presciência, conhecendo, por antecipação, a sorte das almas, as 
teria criado, na grande maioria, para perdê-las, já que, segundo a 
célebre sentença, “há muitos chamados e poucos escolhidos”? 

Quanta confusão, quando é mais fácil descobrir a Verdade! 
Basta lançar um olhar em volta de nós para reconhecer que a dor 
física reina, soberana, em nosso mundo. 

A Terra é o verdadeiro purgatório, o inferno temporário. 

O sofrimento das almas, na vida do Espaço, só pode ser moral. 
Ele resulta, dizem os espíritos, da ação da consciência, que se 
revela imperiosa, até entre as almas mais atrasadas. O espírito 
sofre, principalmente, pela lembrança de suas existências passadas. 

No meio de tantas obscuridades acumuladas pela Igreja, no 
curso dos séculos, não é estranho que a pobre Humanidade tenha 
perdido seu rumo e erre, sem bússola, à mercê das tempestades da 
paixão, da dúvida e do desespero? 

Oxalá o Espiritismo venha aclarar, para todos, o caminho da 
vida. Com ele não há mais afirmações sem provas e, em 
conseqüência, sem efeito possível sobre os materialistas. 

O Espiritismo repousa num conjunto de fatos e de testemunhos 
que, aumentando sempre, garante seu lugar na Ciência e lhe prepara 
um esplêndido futuro. Todas as recentes descobertas da Física e da 
Química confirmaram suas experiências. 

A aplicação dos raios X, os trabalhos de Becquerel e de Curie 
sobre as maravilhosas propriedades radiantes dos corpos 



demonstraram, objetivamente, o que os espíritos ensinam há muito 
tempo, isto é, que existem estados sutis da matéria e formas de vida 
até então desconhecidas dos sábios. 

O Espiritismo não nos revela somente as leis profundas desse 
mundo invisível ao qual pertencemos. Desde agora, pelos 
elementos essenciais e imperecíveis de nosso ser, ele nos mostra, 
por toda parte, a ordem e a justiça no Universo; estabelece as 
responsabilidades da consciência humana e a certeza das divinas 
sanções, coisas que exasperam os ateus e perturbam a calma dos 
gozadores. 

E são essas doutrinas, esses ensinos do mais elevado e do mais 
austero espiritualismo que se afirma serem ditados e inspirados por 
satã! 

O Espiritismo é, ao mesmo tempo, uma ciência e uma fé. Como 
fé, pertencemos não a esse cristianismo desfigurado, 
amesquinhado, rebaixado pelo fanatismo, pela beatice dos corações 
amargurados e das almas pequeninas, porém, à religião que une o 
homem a Deus, em Espírito e Verdade. 

Jamais sonhamos em criar um Novo Evangelho. O de Jesus, em 
sua interpretação real, nos basta plenamente. Somos pelas doutrinas 
amplas, nas quais a alma humana encontra um abrigo, onde o 
coração se expande, onde a Verdade resplandece como um 
diamante puro de mil facetas, onde a asa do pensamento não é mais 
comprimida em seu vôo para o Infinito, segundo a própria palavra 
da Bíblia: Ubi spiritus, ubi libertas.24 

A Igreja que não admite essa divisa não é a nossa! 

Apoiados nessa ciência e nessa fé, somos invulneráveis e 
aguardamos confiantes o futuro. 

Se, um dia, o grande ideal intelectual desejado pelos sábios, 
entrevisto por todos os renovadores, vier a se realizar pelo acordo 
entre a Ciência e a Fé, é ao Espiritismo, às suas laboriosas 
investigações, à sua consoladora e elevada filosofia que a 
Humanidade o deverá. 



É graças a ele que se cumprirá a bela profecia de Claude 
Bernard: 

“Virá a hora em que o sábio, o pensador, o padre e o poeta 
falarão a mesma língua.” 



Conclusão 

Ao término deste trabalho, lanço um olhar panorâmico sobre a 
obra da Igreja Católica Romana e resumo meu pensamento nestes 
termos: apesar de suas manchas e suas sombras, é grande e bela a 
história da Igreja, com sua longa série de santos, de doutores e de 
mártires. 

Ela foi, nos tempos bárbaros, o asilo do pensamento e das artes 
e, durante séculos, a educadora do mundo. Ainda hoje, suas 
instituições de benemerência cobrem a Terra. 

Entretanto, a obra da igreja teria sido incomparavelmente mais 
bela, mais eficiente, se tivesse ensinado sempre a Verdade em sua 
plenitude, feito a luz completa sobre o destino humano, mostrado a 
todos o objetivo nobre e elevado, embora longínquo, de nossas 
existências. 

Como sua autoridade teria crescido, como seu prestígio teria 
aumentado se, no lugar de embalar as gerações com vãs quimeras, 
ela lhes mostrasse Deus, na majestade de suas leis, no esplendor e 
na harmonia de seus universos, ofertando a todos os seus filhos as 
possibilidades da reparação pelas provas, do resgate pelo 
sofrimento e guiando a ascensão eterna de todos os seres para 
estados sempre melhores, numa crescente participação em suas 
obras sublimes! 

Se a Igreja tivesse feito isto, não veríamos a indiferença, a 
incredulidade e o materialismo se expandirem, provocando suas 
destruições por toda a parte. 

Se a Igreja houvesse ensinado, sob suas formas reais, as leis de 
justiça e de responsabilidade, a comunhão íntima dos dois mundos 
e a certeza do reencontro com aqueles que se ama, não veríamos 
tantas revoltas contra Deus, tanto desespero e suicídios. Não 
veríamos as paixões, as cobiças, os furores se desencadearem sobre 
nós e, talvez, não mais nosso desgraçado país ameaçado de cair 
num estado de decadência moral irremediável. 



Também, constatando os efeitos de seus ensinamentos, podemos 
perguntar se nossos contraditores, em suas afirmações e suas 
críticas, estão realmente seguros de si mesmos, para seguirem a via 
traçada pelo Alto. 

As dúvidas, as vacilações de numerosos padres, suas lutas 
interiores e suas confidências nos levam a crer no contrário. 

Cruel é a situação de tantos homens respeitáveis, colocados 
entre as exigências de sua razão e as do dogma. Esta situação se 
agravará ainda mais e tornará doloroso o dia em que, transpondo os 
portais do Além, eles se acharem em presença da multidão daqueles 
a quem tinham o dever de guiar, de aconselhar, de dirigir, e que 
lhes perguntarão, com insistência, por que as condições da vida 
espiritual se encontram tão diferentes de tudo o que lhes ensinaram 
neste mundo. 

E se o Cristo, o Mestre de todos nós, aparecendo no brilho de 
sua glória, lhes pedir contas, por sua vez, da missão confiada e do 
uso de sua verdadeira doutrina, que resposta lhe darão? 

Diante dessas eventualidades temíveis, não insistiremos e 
deixaremos à consciência de nossos adversários a obrigação da 
resposta. 
 

– 0 – 



Transcrição 

Transcrevemos, a seguir, trecho da obra Léon Denis, o Apóstolo 
do Espiritismo, sua Vida, sua Obra, de autoria de Gaston Luce, que 
aborda o livro que ora traduzimos: 

 

“A religião – escrevia Denis –, para ser realmente viva, para 
exercer o grande papel que lhe compete, na ordem social, de 
educador e moralizador, deve ser uma alta e clara síntese de tudo 
quanto a Humanidade pôde adquirir sobre o Universo e a Vida, 
sobre o elevado objetivo da existência e dos destinos da alma. 

Esse conhecimento se concretiza por dois modos: a Ciência, que 
é toda observação e experiência, é a obra humana; depois, a 
Revelação, que é obra do Mundo Invisível. 

É indispensável que as duas correntes de ensino concordem nas 
conclusões e é na sua adoção que a Religião se torna realmente 
eficaz e atende às necessidades e às aspirações de uma época.” 

É o Espiritismo que garantirá a síntese da ciência e da 
Revelação. É por ele que serão formadas as almas, preparadas 
contra o mal e submetidas à lei do dever e das disciplinas sociais, 
porque não haverá renovação possível de outra forma. 

É por ele que se imporão as linhas mestras, as formas exatas 
dessa Religião do futuro, que se esboça e se prepara sob tantos 
pontos, na hora atual; Religião de fraternidade e de amor, 
anunciada, há dois mil anos, pelo Cristo e que os homens ainda não 
puderam compreender e praticar. 

Os ataques haviam recomeçado e a campanha contra o 
Espiritismo aumentava em violência. 

O padre Coubé, em seus roteiros de pregação e na revista 
L’Idéal; o padre Mainage, em seu púlpito, na Libre Parole e na 
Revue des Jeunes; os cardeais inquisidores do Santo Ofício, em 
Roma, todos se uniam contra a heresia espírita. 



Que afirmava o padre Coubé em seus sermões e o que escrevia 
o padre Mainage em seus artigos? Nada de novo. Reconheciam a 
realidade dos fenômenos espíritas, mas concordavam em lhes dar 
um cheiro de enxofre. 

Os fenômenos espíritas – escrevia o eminente diretor da 
Universidade Católica – têm por origem “um princípio mau, bem 
ativo, e que emprega os meios para cegar as almas e perdê-las”.25 

A esta opinião Léon Denis contrapunha Monsenhor Chollet, 
bispo de Verdun e antigo professor da Faculdade Católica; 
Monsenhor Benson, filho do arcebispo de Cantuária, convertido à 
religião católica, cujos escritos não são em nada opostos ao 
Espiritismo; o padre Lacordaire; o cardeal Bona, o Fénelon da 
Itália. Remontava a São Tomás de Aquino, a Santo Agostinho, 
estabelecendo, facilmente, que os católicos, sobre esse assunto, 
estavam em completa contradição. 

O Espiritismo – escrevia o padre Coubé, prosseguindo numa 
idéia fixa – é o culto a satanás. 

Seria preciso provar, inicialmente, que satanás tem existência 
real, o que não está demonstrado. 

Esse velho símbolo, tirado do Maniqueísmo,26 já está bem 
desgastado, respondia o Mestre; já serviu por tanto temo, que não 
tem mais eficácia e se trata de um terreno escorregadio para a 
Igreja. 

“Atribuir aos demônios os fenômenos espíritas é esquecer as 
almas do Purgatório, a comunhão dos Santos, a reversibilidade dos 
méritos, etc., isto é, tudo quanto resulta dos pactos concluídos com 
as Entidades do Espaço. 

Os verdadeiros teólogos não podem desconhecer a analogia 
gritante que existe entre os fenômenos espíritas e os da doutrina 
cristã.” 

Parece que, embora um pouco tardiamente, isto vai sendo hoje 
compreendido. 



O escritor espírita destacava, a seguir, com energia, o quanto a 
atitude da Igreja contemporânea é contrária à sua própria doutrina e 
prejudicial a seus interesses e aos da civilização inteira. 

Para introduzir elementos de disciplina na vida individual e 
coletiva, a religião deve colocar-se em harmonia com as 
necessidades intelectuais, com os conhecimentos e as aspirações da 
época. 

Ora, a igreja Católica e as Igrejas Cristãs “perpetraram o erro de 
crer que a comunhão espiritual estabelecida pelo Cristo, entre elas e 
o mundo invisível, tinha um caráter exclusivo e temporário, quando 
essa comunhão é, na verdade, permanente e universal. 

Conclui-se que secou, para elas, a fonte de onde jorram, 
abundantemente, as forças, os socorros e as inspirações do Alto. 

O influxo divino não veio mais fecundar o espírito do 
Catolicismo; a incredulidade e o ateísmo submergiram tudo. 

Nessa mesma brochura, as contradições da Igreja estavam 
assinaladas com um grande vigor de argumentação. Um importante 
capítulo sobre a Reencarnação terminava essa incisiva, eloqüente e 
corajosa defesa da Doutrina. 
 
 
 

FIM 



 
Notas: 
 
                                      
1 “Bulletin Mensuel de la Ligue de la Communion Fréquente et 

Quotidiene.” 
2 Editor Pierre Téqui, 1917. 
3 Ver, principalmente, No Invisível, capítulo XXIII. 
4 Atualmente, arcebispo de Cambrai (1921). 
5 Reproduzido pelo Matin, de 15 de abril de 1912. 
6 Swetchine, Anne-Sophie (1782-1857), escritora francesa, de 

nacionalidade russa, autora de Letters e Pensées, de inspiração 
mística. 

7 Trata-se, evidentemente, de um cristão católico. 
8 De Cura pro Mortuis, edição beneditina, tomo VI, Col. 527. 
9 Ver L’Idéal, julho de 1917, pág. 326. 
10 Ver Le Spiritisme dans l’Église, por Chevreuil (1923, págs. 282 a 

285). 
11 Syllabus (em português, Sílabo): lista de erros condenados pelo 

Papa. O Sílabo promulgado por Pio IX, em 1864, é uma coletânea 
de 80 proposições latinas que contém os principais erros 
filosóficos, políticos, morais, doutrinários, etc., condenados pela 
Igreja. In: Lello Universal. 

12 Mateus, 16:18. 
13 Ver meu livro Cristianismo e Espiritismo, Caps. II e III. 
14 Mateus, 16:23. 
15 Em suas conferências de Paris e do interior e no seu livro La 

Religion Spirite, o padre Mainage se entrega a uma refutação 
análoga sobre a doutrina das vidas sucessivas. 

16 Le Spiritisme dans l’Èglise, de L. Chevreuio - Jouve et Cie., 
editeurs, 1923. 



                                                                                                                 
17 O padre Didon o confirma, nestes termos, em sua Vie de Jésus: 

“Acreditava-se, entre os judeus, no retorno da alma dos mortos 
para os vivos”. 
O sábio beneditino Dom Calmet assim se exprime, em seu 
comentário sobre a passagem das Escrituras, relativa ao cego de 
nascença: “Vários doutores judeus acreditavam que as almas de 
Adão, Abraão, de Finéia animaram, sucessivamente, vários 
homens de sua nação. Não é, portanto, nada estranhável que os 
apóstolos tenham raciocinado como se raciocinava então sobre o 
cego de nascença e que eles acreditassem que ele tivesse 
cometido algum pecado secreto, antes de seu nascimento, e que o 
levara àquela situação”. 

18 Ver Méditations sur la Loi da Progrès ; La Statistique Morale et 
la Verité Religieuse, pelo coronel Dusaert - Paris Didier, 1882. 

19 Monsenhor Estanislau Fialkowsky, morto na Cracóvia, em 18 de 
janeiro de 1885. 

20 Ver Annales des Sciences Psychiques, setembro de 1912. 
21 Surata: nome dado aos capítulos do Alcorão, livro sagrado dos 

muçulmanos, escrito em árabe, composto de 114 suratas ou 
capítulos. 

22 Ver meu livro O Problema do Ser, do Destino e da Dor. 
23 O autor se refere à 1ª Grande Guerra. 
24 “Onde está o espírito do Senhor aí está a liberdade”. (II Coríntios, 

3:17). 
25 Ver a brochura Le Spritisme et le Clergé Catholique - Editions de 

B.P.S., Rua Copernic nº 8 - Paris. 
26 Maniqueísmo: Doutrina segundo a qual o Universo foi criado e é 

dominado por dois princípios antagônicos e irredutíveis. Deus ou 
o Bem absoluto, e o mal absoluto, ou o diabo. In: Novo 
Dicionário Aurélio da Língua Portuguesa. 


