
 
www.autoresespiritasclassicos.com 

 
 
 

 
 

 
 
 

Léon Denis 
 

O Espiritismo na Arte 
 
 

█ 
 

 



Conteúdo resumido 
 

Nesta obra, Léon Denis retrata o que ocorre na espiritualidade, 
no que se refere à arte, e como a beleza se manifesta através do 
artista encarnado na Terra. 

A obra foi elaborada com base em uma série de artigos escritos 
por Léon Denis em 1922, para a Revue Spirite (revista espírita 
francesa fundada por Allan Kardec), na qual tratava da questão do 
belo na arte (arquitetura, pintura, escultura, música, literatura, etc.). 
 
 
 



 
 

“O Espiritismo vem abrir para a arte novas 
perspectivas, horizontes sem limites. 

A comunicação que ele estabelece entre os 
mundos visível e invisível, as indicações 
fornecidas sobre as condições da vida no Além, a 
revelação que ele nos traz das leis de harmonia e 
de beleza que regem o Universo vêm oferecer aos 
nossos pensadores, aos nossos artistas, motivos 
inesgotáveis de inspiração.” 

Léon Denis 
 
 

* * * 

 
 

Os sonhos dos poetas, as visões dos místicos, 
as criações do gênio, as comprovações e 
demonstrações da Ciência, as realizações mais 
perfeitas da Arte são apenas ecos muito débeis e 
percepções pequeninas que os homens, com 
melhores dotes, captam como em um relâmpago 
quando a matéria, dominada por poucos instantes, 
permite que a alma possa entrever alguns pálidos 
reflexos do mundo divino. 

Léon Denis 
(O Mundo Invisível e a Guerra) 

 



Sumário 
 

Parte I   
» Conceitos de arte  
» Espiritismo, fonte de inspiração  
» Materialismo, esterilizador da arte ......................................................... 8 

– Objetivo da arte – Objetivo da evolução  
– Necessidade das vidas sucessivas – Apresentação de o Esteta........... 9 
– O Espírito e sua parcela do poder criador  
– Tipos de arquitetura existentes no espaço........................................ 11 
– Arquitetura na Terra e no espaço  
– A catedral terrestre e a catedral fluídica .......................................... 13 

Primeira lição de o Esteta   
– A essência da arte, seus domínios  
– Criação artística no plano espiritual ............................................... 16 

Segunda lição   
– Composição virtual de obras artísticas  
– A eclosão da inspiração .................................................................. 18 

Parte II   
» Arte: meio de elevação e renovação  
» Arte: meio de aviltamento  
» O pensamento de Deus  
» Fonte das altas e sãs inspirações ............................................................ 21 

– A inspiração e a evolução da arte e do pensamento ......................... 23 
– Comportamento de outros espíritos diante de o Esteta .................... 27 

Terceira lição   
– Inspiração: causa, efeitos, formas – A verdadeira arte ................... 27 

Quarta lição   
– Inspiração nos tempos modernos  
– Inspiração científica e inspiração idealista  
– Inspiração, forma que concretiza a arte .......................................... 30 

Parte III   
» Senso artístico: constituição e evolução ............................................... 34 

– Fusão do bem com o belo: objetivo sublime da criação................... 36 

Quinta lição   
– Projeção de quadros e formas esculturais no espaço ...................... 37 



Sexta lição   
– Diferenças entre arquitetura e pintura  
– Inspiração na arte da pintura  
– A formação das cores  
– Duração das criações artísticas no espaço ...................................... 39 

Parte IV   
» Literatura e oratória  
» A língua francesa e a idéia espiritualista............................................... 42 

– A França, sua missão – A alma céltica ............................................ 44 
– A oratória e o gesto – A inspiração dos grandes oradores................ 47 
– Escritores e oradores, o verdadeiro mérito  
– A influência da música.................................................................... 49 

Sétima lição   
– Ação do pensamento na literatura e na oratória.............................. 50 

Oitava lição   
– Transmissão da arte na Terra – Os dons inatos............................... 54 

Parte V   
» Participação do mundo espiritual na obra humana  
» Espiritismo, novo e vigoroso impulso ao pensamento.......................... 57 

– As qualidades de um belo estilo ...................................................... 58 
– Teatro, meio de educação intelectual e moral; sua decadência ........ 59 
– A poesia  
– A música, seu papel na inspiração profética e religiosa ................... 60 
– Influência da música sobre todos os seres  
– A canção e o povo – O Esteta, sua personalidade............................ 62 

Nona lição   
– A música e a transmissão do pensamento artístico  
– Perispírito, receptor das ondas musicais ......................................... 63 

Décima e última lição   
– As sensações artísticas e os espíritos elevados  
– Ação do foco divino  
– Arte, meio de sentir a grandeza de Deus ........................................ 66 

Parte VI   
» A Música (Parte 1) .................................................................................. 71 

– A música nas esferas superiores ...................................................... 71 
– A percepção das harmonias do espaço  
– Melodias ouvidas na hora da morte ................................................. 72 



– Poder e ação das vibrações sonoras ................................................. 75 

Parte VII   
» A Música (Parte 2) .................................................................................. 78 

– A arte e a mediunidade – O poder terapêutico da arte musical ........ 78 
– Grandes compositores e a faculdade mediúnica  
– A obra de Beethoven, de Berlioz e de Wagner ................................ 82 

Parte VIII   
» A Música (Parte 3) .................................................................................. 85 

– Apresentação das comunicações do Espírito Massenet.................... 85 

Primeira lição do Espírito Massenet   
– O papel do perispírito  
– Vida espiritual, instrumento e meios de percepção ........................ 86 

– Comentário ........................................................................................... 87 

Parte IX ................................................................................................. 89 

Segunda lição   
– Ser espiritual: meios de alcançar a esfera musical desejada ........... 89 

Terceira lição   
– As vibrações sonoras nos espaços etéreos ...................................... 91 

– Comentários .......................................................................................... 92 

Parte X ................................................................................................... 94 

Quarta lição   
– A música humana e as notas harmônicas  
– A música celeste – Os sons e as cores ............................................ 94 

– Comentário ........................................................................................... 97 

Parte XI ................................................................................................. 99 

Quinta e última lição   
– O espírito e as sensações harmônicas  
– As fileiras ou correntes de ondas harmônicas  
– A música terrestre e a música do espaço ........................................ 99 

Comentário Final ..................................................................................... 102 

 



Apresentação 

 

O Espiritismo na Arte, obra em que Léon Denis analisa a 
participação do mundo espiritual na criação artística e demonstra, 
com imenso critério, a importância do Espiritismo como mediador 
na obtenção de infinitos temas de inspiração, foi inicialmente, 
publicada pela Revista Espírita em formato de artigos. 

Dividido em onze partes, aqui numeradas de I a XI, esse 
magnífico texto veio a público nas edições mensais de 1922, com 
exceção da do mês de junho. 

Em seu trabalho, Léon Denis explica, detalhadamente, o 
mecanismo da inspiração, “procedimento de transmissão da luz 
divina”, e o importante papel que ela tem desempenhado, em todos 
os tempos, na evolução das artes e do pensamento. Nele, o mestre 
também inclui e comenta dez comunicações do Espírito que se 
autodenomina o Esteta e outras cinco do Espírito Massenet; 
comunicações que são verdadeiras lições sobre o tema arte. 

Com o seu estilo inconfundível, e irretocável em todos os 
sentidos, Léon Denis, além de nos enriquecer com seus 
esclarecimentos, permite que o acompanhemos pelos etéreos 
caminhos da criação artística, fazendo-nos pressentir todo o 
encanto, todo o enlevo que a verdadeira beleza proporciona aos que 
têm o privilégio da sua visão. 

Aproveitemos a oportunidade que o “Apóstolo do Espiritismo” 
nos oferece, vamos caminhar ao seu lado por essas vias de acesso 
ao conhecimento da verdade que a bondade divina nos concede, 
com a certeza de que, ao final da caminhada, nos sentiremos mais 
conscientes, mais seguros e muito, muito mais felizes. 

Albertina Escudeiro Sêco 



Parte I 
 

» Conceitos de arte 
» Espiritismo, fonte de inspiração 

» Materialismo, esterilizador da arte 

(Janeiro de 1922) 

A beleza é um dos atributos divinos. Deus pôs nos seres e nas 
coisas esse encanto misterioso que nos atrai, nos seduz, nos cativa e 
enche a alma de admiração, às vezes de entusiasmo. 

A arte é a busca, o estudo, a manifestação dessa beleza eterna da 
qual percebemos, aqui na Terra, apenas um reflexo. Para 
contemplá-la em todo o seu esplendor, em todo o seu poder, é 
preciso subir de grau em grau em direção à fonte de onde ela 
emana, e isso é uma tarefa difícil para a maioria entre nós. Pelo 
menos, podemos conhecê-la pelo espetáculo que o Universo 
oferece aos nossos sentidos e também pelas obras que ela inspira 
aos homens de gênio. 

O Espiritismo vem abrir para a arte novas perspectivas, 
horizontes sem limites. A comunicação que ele estabelece entre os 
mundos visível e invisível, as indicações fornecidas sobre as 
condições da vida no Além, a revelação que ele nos traz das leis de 
harmonia e de beleza que regem o Universo vêm oferecer aos 
nossos pensadores, aos nossos artistas, motivos inesgotáveis de 
inspiração. 

A observação dos fenômenos de aparições proporciona aos 
nossos pintores imagens da vida fluídica da qual James Tissot já 
pôde tirar proveito nas ilustrações da sua Vida de Jesus. Os 
oradores, os escritores, os poetas neles encontrarão uma fonte 
fecunda de idéias e de sentimentos. O conhecimento das vidas 
sucessivas do ser, sua ascensão dolorosa através dos séculos, o 
ensino dos espíritos sobre a questão grandiosa do destino, 



lançaram, sobre toda a História, uma luz inesperada, e 
proporcionarão ainda aos romancistas, aos poetas, temas de drama, 
motivos de elevação, todo um conjunto de recursos intelectuais que 
ultrapassarão em riqueza tudo o que o pensamento pôde conhecer 
até aqui. 

Quando refletimos em tudo quanto o Espiritismo traz para a 
humanidade, quando pensamos nos tesouros de consolação e de 
esperança, na mina inesgotável de arte e de beleza que ele vem lhe 
oferecer, nós nos sentimos cheios de piedade por esses homens 
ignorantes ou pérfidos, cujas críticas malévolas não têm outro 
objetivo senão desacreditar, ridicularizar e mesmo asfixiar a idéia 
nascente cujos benefícios já são tão sensíveis. Evidentemente, essa 
idéia, em sua aplicação, necessita um exame, um controle rigoroso; 
mas a beleza que emana dessa idéia se revela deslumbrante para 
todo pesquisador imparcial, para todo observador atento. 

O materialismo, com o seu sopro dessecante, havia esterilizado 
a arte. Essa se arrastava no realismo degradante sem poder se 
elevar até os cumes da beleza ideal. O Espiritismo veio lhe dar um 
novo estímulo, um impulso mais vivo através das alturas onde ela 
encontra a fonte fecunda das inspirações e a sublimidade do talento. 

– Objetivo da arte 
– Objetivo da evolução 
– Necessidade das vidas sucessivas 
– Apresentação de o Esteta 

Dissemos que o objetivo essencial da arte é a procura e a 
realização da beleza; é, ao mesmo tempo, a procura de Deus, pois 
que Deus é a fonte primeira e a realização perfeita da beleza física e 
moral. 

Quanto mais a inteligência se apura, se aperfeiçoa e se eleva, 
mais se impregna da idéia do belo. O objetivo essencial da 
evolução, portanto, será a procura e a conquista da beleza, a fim de 
realizá-la no ser e nas suas obras. Tal é a norma da alma na sua 
ascensão infinita. 



Nisso já se impõe a necessidade das vidas sucessivas como meio 
de adquirir, por esforços contínuos e graduados, um sentido sempre 
mais preciso do bem e do belo. Os inícios são modestos aqui na 
Terra, a alma se prepara primeiro nas tarefas humildes, obscuras, 
apagadas, depois, pouco a pouco, por novas etapas, o espírito 
adquire a dignidade de artista. Mais elevado ainda, ele se abrirá às 
concepções vastas e profundas, que são o privilégio do gênio, e se 
tornará capaz de realizar a lei suprema da beleza ideal. 

Em nossa Terra, os artistas não se inspiram todos nesse ideal 
superior. A maior parte limita-se a imitar o que eles chamam “a 
natureza”, sem perceber que ela não é mais que um dos aspectos da 
obra divina. No espaço, porém, a arte reveste formas ao mesmo 
tempo mais sutis e mais grandiosas e se ilumina com um reflexo 
divino. 

Eis por que, neste estudo, tivemos que consultar principalmente 
os nossos espíritos-guias, recolher e resumir seus ensinamentos. No 
âmbito em que vivem, as fontes de inspiração são mais abundantes, 
o campo de ação se alarga; o pensamento, a vontade, o poder 
supremo se afirmam e irradiam com mais intensidade. 

Nossos protetores invisíveis nos enviaram primeiro o Espírito 
Massenet1, que veio nos ditar cinco lições sobre a música celeste, 
procedendo como o fazia sobre a Terra, nos seus cursos do 
Conservatório. Mas isso não podia ser suficiente para nós; 
precisávamos de dados mais gerais, de uma visão global sobre a 
forma como a arte é sentida e praticada no Além. 

Observa-se muitas vezes, nas obras inspiradas por espíritos, 
principalmente nos livros anglo-saxões, a descrição de lugares, de 
monumentos, de moradas criadas com a ajuda de fluidos, pela 
vontade dos habitantes do espaço. Temos necessidade de 
esclarecimentos sobre esse assunto tão controverso e sobre o qual, 
até hoje, faltaram indicações preciosas. 

De acordo com nossos pedidos reiterados, e a fim de nos 
ensinarem, os guias nos anunciaram uma entidade que se apresenta 
sob este nome: o Esteta, cuja personalidade verdadeira só nos será 



revelada ao final deste estudo. Imediatamente tivemos a impressão 
de que nos encontrávamos em presença de um espírito de alto 
valor. 

O fenômeno produziu-se sob a forma de incorporações. Desde o 
momento em que a entidade toma posse do médium em transe, os 
traços deste, que é um rapaz cego, tomam uma expressão de calma, 
de serenidade quase angélica e, que contrasta com a maneira de ser 
dos outros espíritos. A palavra é suave, penetrante, e, quando a 
sessão termina, os assistentes se encontram sob uma impressão de 
serena paz, de profunda quietude. O médium, ao despertar, ignora 
completamente o que foi dito por sua boca durante o transe e 
declara encontrar-se como mergulhado em um “banho de 
radiações”. Ele experimenta uma sensação de bem-estar 
inexprimível. 

O Esteta tomou a arquitetura como tema das duas primeiras 
lições estenografadas, que reproduzimos mais adiante. Escolheu 
como modelo a catedral, porque ela serve de moldura a todas as 
outras artes. Mais tarde ele nos falará de escultura, de pintura, de 
eloqüência e, por fim, o estudo da música e as lições de Massenet 
virão completar esta exposição. 

– O Espírito e sua parcela do poder criador 
– Tipos de arquitetura existentes no espaço 

Lembramos aqui que todo espírito emanado de Deus não possui 
somente uma centelha da inteligência divina; ele desfruta, ainda, de 
uma parcela do poder criador, poder que ele é chamado a 
manifestar mais e mais no decorrer da sua evolução, tanto nas 
encarnações planetárias quanto na vida do espaço. 

Na Terra, sob o véu da carne, essa inteligência e esse poder são 
diminuídos; no entanto, não é maravilhoso constatar até que ponto 
o talento do homem tem conseguido subjugar as forças brutais da 
matéria, vencer sua resistência, sua hostilidade, submetê-las às suas 
fantasias? O homem forja o ferro, funde o bronze e o vidro, esculpe 



a pedra, ergue estátuas, constrói palácios e templos; o homem 
perfura montanhas e reúne os mares. 

No espaço, porém, esse poder criador afirma-se tanto mais 
intensamente quanto mais sutil é a matéria fluídica e quanto mais o 
espírito tenha aprendido a combinar os elementos etéreos que são a 
própria substância do Universo. Lá, todas as dificuldades da obra 
terrestre desaparecem; basta uma ação mental firme para dar aos 
fluidos as formas que o espírito quer realizar e tornar duráveis. 

Mesmo nesta vida, vemos, no sono hipnótico, a vontade do 
operador de dar aos objetos, às substâncias, propriedades 
temporárias que exercem sobre os médiuns influências 
incontestáveis. 

Em um grau mais elevado, por exemplo nas materializações de 
espíritos, a vontade destes cria formas, rostos, vestimentas, 
atributos semelhantes àqueles que eles possuíam na Terra e que 
permitem reconhecê-los, identificá-los. Nesse caso, o pensamento, 
ajudado pela lembrança, reconstitui os detalhes da existência que 
lhes eram próprios: vestuário, armas. A vontade lhes dá a 
consistência necessária para impressionar os sentidos dos 
observadores. Não é conveniente procurar em outro lugar a 
explicação desses fenômenos que são conhecidos de todos os 
espíritas experientes. Nossos guias nos asseguram que no espaço 
encontramos as arquiteturas mais estranhas, mais variadas, pois 
elas ultrapassam, em grandiosidade e em beleza, todas as criações 
dos nossos sonhos. Temos, sobre esse ponto, os testemunhos mais 
precisos: Raymond, o filho de Oliver Lodge2, construiu uma 
pequena casa de campo de acordo com seus gostos terrestres. Os 
Espíritos Mozart3, Victorien Sardou4 e outros construíram palácios 
ornados de plantas e de flores. Antigos arquitetos terrestres, dizem-
nos, edificam santuários onde se celebram os ritos de tal ou tal 
culto. Os espíritos se comprazem em reconstituir meios 
semelhantes, porém superiores em beleza, àqueles que 
freqüentavam na Terra, e isso com muito mais facilidade, 



porquanto eles podem dispor de materiais bem mais flexíveis e 
mais maleáveis. 

Fica-se admirado com esses relatos, essas descrições, e muitos 
comentários são trocados a esse respeito. No entanto, tudo o que se 
passa nas sessões de experimentação – os fenômenos de transporte, 
de levitação, a penetração da matéria pela matéria, a dissociação e a 
reconstituição de objetos através das paredes – mostra-nos o poder 
dos espíritos sobre os fluidos e facilita a nossa compreensão do 
assunto. Certos sábios psiquistas confessam que eles mesmos não 
compreendem nada a esse respeito, e por aí mostram a sua falta de 
prática em matéria de Espiritismo, enquanto que simples adeptos 
estão bem informados sobre esses fatos. 

– Arquitetura na Terra e no espaço 
– A catedral terrestre e a catedral fluídica 

Voltemos à arquitetura, que o Esteta tomou como objeto das 
suas primeiras lições. Aqui na Terra já é arte sublime à qual se 
prendem todas as outras artes e que muitas vezes lhes serve de 
proteção. 

Assim como na Terra, a música representa a arte viva, a 
harmonia móvel e vibrante, a arquitetura representa a arte imóvel e 
passiva em suas formas imponentes e rígidas. Porém, enquanto que 
no âmago dos espaços o espírito modela, à sua vontade, a matéria 
fluídica e lhe dá as aparências, as cores, os contornos que lhe 
agradam, em nosso planeta a matéria opõe mais resistência à 
vontade do homem. O bloco5 resiste ao cinzel do escultor como à 
ferramenta do maçom6. Às vezes, são necessários longos e 
pacientes esforços, um trabalho persistente para dar ao mármore, ao 
granito, a expressão da beleza. 

As lições de o Esteta fazem ressaltar a diferença que existe entre 
os procedimentos em uso na Terra e os do espaço para realizar 
criações artísticas. Enquanto que na Terra a catedral, tomada como 
modelo da arquitetura, é a obra paciente de uma coletividade 
laboriosa, desde o humilde talhador de pedra até o grande artista 



que traçou o plano do conjunto, ela é, no espaço, a obra particular 
de um mestre que, instantaneamente e a seu bel-prazer, pode 
edificá-la ou destruí-la, auxiliado somente por um grupo de alunos 
que procuram assimilar e imitar sua idéia criadora. Aqui na Terra, o 
monumento é a obra da multidão humana, o trabalho dos séculos. 
Gerações de artistas e de operários trabalharam para elevar colunas, 
telhados7, torres, fundiram vitrais, pintaram imagens, esculpiram 
estátuas. Assim foram se constituindo, lentamente, a pirâmide, o 
palácio, a catedral, Eis por que, em sua majestosa unidade, 
simbolizam o pensamento de um povo, o gênio de uma raça, a alma 
de uma religião. 

Foi a fé, foi o entusiasmo, foi um espiritualismo ardente que 
erigiu, em direção ao céu, essas “bíblias” de pedra. E, nessas obras 
colossais, o invisível tem o seu papel; ele pensa com o arquiteto, 
medita com o artista, trabalha com o artesão e o pedreiro. A todos 
ele inspira o pensamento de Deus e do Além, na medida em que 
eles podem compreendê-lo e interpretá-lo. 

Assim são edificados esses “livros” imponentes que são as 
catedrais e que, durante séculos, foram suficientes para guiar, para 
instruir, para consolar o espírito humano. 

A catedral terrestre serve de moldura a todas as artes. A música 
faz as suas imensas naves vibrarem, a pintura decora as suas 
paredes, a escultura a povoa de estátuas. No entanto, em seu 
conjunto, ela conserva a imobilidade fria e a opacidade do granito. 

O papel fundamental da arte é exprimir a vida em toda a sua 
potência, em sua graça e em sua beleza. Ora, a vida é movimento. E 
nisso exatamente reside a principal dificuldade da arte humana, que 
apenas pela música pode reproduzir o movimento. O escultor, pela 
postura que dá à sua estátua, reproduz o movimento que o seu 
pensamento concebe e, na imobilidade, cria a ação. A pintura dá a 
mesma impressão por meio do gesto fixado na tela e pela harmonia 
das cores, o jogo das perspectivas, a simulação das profundidades e 
dos horizontes fugidios. Há mais força na estatuária, e mais 
artifício em um quadro; porém, os dois podem exprimir a beleza 



ideal sob a forma de obras-primas que nos são conhecidas. No 
entanto, apesar da intenção genial que preside a sua execução, elas 
nos dão apenas a sensação incompleta. 

Não ocorre o mesmo com as obras de arte do espaço: nele tudo é 
vida, movimento, cor, luz. A catedral fluídica será como que 
animada e viva. Suas colunas terão a flexibilidade, a elasticidade da 
matéria mais sutil; suas paredes serão transparentes como cristal, e 
mil cores fundidas, desconhecidas na Terra, nelas se divertirão em 
jogos de sombra e luz. Todas as harmonias ali se combinam em 
ondas de uma suavidade inexprimível; tudo vibra no frêmito de 
uma vida intensa e profunda. 

Os artistas da Terra deverão se inspirar nesses modelos sobre-
humanos que os ensinamentos espíritas lhes tornaram familiares. A 
educação estética humana comporta concepções cada vez mais 
elevadas para que o sentimento do belo penetre e se desenvolva em 
todas as almas. Já se produz uma evolução nesse sentido; ela se 
acentuará sob a influência do Além. Os artistas do futuro se 
interessarão em dar mais fluidez às cores, mais vida ao mármore, 
mais espiritualidade a todas as suas obras. As artes complementares 
se idealizarão inteiramente, deixando à arquitetura a majestade das 
formas rígidas e a ilusão do imutável na inércia. 

A arte se realça e progride em todos os graus da escalada da 
vida, realizando formas cada vez mais nobres e perfeitas, e que se 
aproximam da fonte divina da eterna beleza. 



Primeira lição de o Esteta 
 
– A essência da arte, seus domínios 
– Criação artística no plano espiritual 

(15 de Novembro de 1921) 

“Estou feliz por vos falar de uma arte que foi minha 
preocupação constante. Tendes cem vezes razão em defender a 
causa da arte e colocá-la em paralelo na Terra e no espaço. A arte é 
de essência divina, é uma manifestação do pensamento de Deus, 
uma radiação do cérebro e do coração de Deus transmitida sob a 
forma artística. 

No entanto, muitas coisas do plano divino não podem ser 
transmitidas aos homens. A arte, sob forma de inspiração, faz parte 
desse todo maravilhoso que compõe o Universo. É o relâmpago, ou 
antes, é a centelha que estabelece a relação entre Deus e suas 
criaturas. 

Vós podeis vos perguntar quais são os reflexos que guardamos 
da arte após haver passado séries de existências em diferentes 
mundos. Eu vou tentar vos dizer. 

Em vossa Terra, a arte ainda é uma coisa pouco importante e 
vos contentais com isso. A arte existe em todos os domínios: no do 
pensamento, no da escultura, no da música. É neste último que ela 
se manifesta melhor e torna-se acessível a mais cérebros. Primeiro, 
quando o espírito humano encarna na Terra e que traz, seja da sua 
vida no espaço, seja em conseqüência de um trabalho anterior nas 
vidas terrestres, uma certa noção do ideal estético, quando chega à 
maturidade na sua vida terrestre, sua bagagem artística se 
exterioriza sob a forma de inspirações ligadas a uma qualidade 
mestra que nós chamaremos de o gosto junto ao sentido do belo. 
Eis aí, pois, o artista criado e pronto para trabalhar sobre a matéria. 

Quando esse artista realizou uma vida de trabalho, ele retorna ao 
espaço. Lá se libertará do seu ser uma quantidade imensa de 



pensamentos que ele deseja concretizar. Nesse meio fluídico, ele 
terá todos os materiais necessários para reconstituir o que seu 
pensamento aprisionado na carne não pôde realizar em uma só 
existência. 

O espírito não possui órgão visual, mas o pensamento reúne 
todos os sentidos. Primeiro, ele recebe em sua memória as mais 
belas coisas que sensibilizaram seu cérebro na existência 
precedente. Se ele viveu em um meio elevado, graças às diretrizes 
adquiridas, os quadros que passarão em seu pensamento serão 
verdadeiramente inspirados pelo culto do belo. Portanto, nosso ser 
espiritual, em nome do seu trabalho, será, em pouco tempo, 
transferido a um meio fluídico suficientemente puro, livre de 
parcelas materiais, e de lá poderá receber, pela lembrança, o reflexo 
artístico de suas vidas anteriores. Por um simples querer, tudo se 
concretizará com a ajuda dos fluidos ambientes. Esse espírito era 
pintor? Seu pensamento refletirá os quadros dos mestres que ele 
conheceu e amou. Era escultor? As formas antigas ou clássicas, ou 
aquelas da sua época aparecerão sobre a tela do seu pensamento. 
Depois, com o tempo, outros espíritos, não-atraídos pela arte, mas 
desejosos de se elevarem em direção a um plano superior, se 
agruparão em torno dos seres que, por seu trabalho e seu 
adiantamento, planam em regiões fluídicas mais puras. Esses seres, 
que se aproximam do artista, receberão mais facilmente o 
pensamento deste último; por um trabalho prolongado, se 
estabelecerá uma fusão entre o espírito do profano e o espírito do 
artista. Pouco a pouco, o profano receberá em seu pensamento os 
quadros e as cenas artísticas do seu mestre espiritual e poderá, 
então, experimentar alegrias estéticas muito grandes e se tornar, ele 
mesmo, artista em uma futura existência, porquanto terá recebido 
os primeiros elementos da arte no contato com um ser mais 
avançado do que ele. 

É assim que, geralmente, os meios artísticos se perpetuam da 
Terra ao espaço, do espaço à Terra, e nos outros mundos, visto que 



existem aqueles em que os meios de criação artística são mais ricos 
do que em vosso globo. 

Devo acrescentar que os espíritos, por trocas de pensamentos, 
podem criar formas com a ajuda da sucessão de cores que é infinita 
no espaço: quanto mais os planos são elevados, mais a sucessão de 
cores é desenvolvida. 

Na atmosfera terrestre não podemos exteriorizar nosso 
pensamento de uma forma clara e precisa. É como se vós quisésseis 
projetar vosso pensamento sobre uma tela cinzenta em lugar de 
uma tela branca. 

Às vezes os espíritos se reúnem, através de seus pensamentos, 
trocam formas, criam quadros variados. Se um espírito que viveu 
em um mundo superior se encontra no meio deles, ele faz seus 
irmãos menos privilegiados aproveitarem os recursos artísticos que 
ele pôde adquirir. O criador dessas cenas tem o poder de destruir 
imediatamente o que seu pensamento criou. Portanto, essas cenas 
são passageiras e pessoais ao espírito; mas aqueles que têm o 
desejo de se elevar podem aproveitar essa projeção artística, 
constituída pela combinação de moléculas fluídicas emanadas do 
meio ambiente.” 

Segunda lição 
 
– Composição virtual de obras artísticas 
– A eclosão da inspiração 

(22 de Novembro de 1921) 

“Após ter-vos dado a descrição das cenas artísticas que 
registramos no espaço, para vós será interessante saber como 
agrupamos os elementos dessas cenas para compor virtualmente 
esses quadros. 



Tentarei vos fazer compreender como reunimos as moléculas 
necessárias para que a nossa vontade possa projetar os fluidos 
capazes de se transformarem em obras que simbolizem a beleza sob 
todas as formas. Essas obras serão sentidas e percebidas por outros 
seres fluídicos que não são criadores. 

Os seres imateriais que flutuam nas regiões fluídicas, 
infinitamente ricas e sutis, só as alcançaram por uma longa e 
progressiva evolução pela qual adquiriram conhecimentos e 
aptidões suficientes para eles mesmos poderem criar, no mundo 
onde vivem, entre suas existências humanas. 

Vejamos um exemplo. Um grande escultor, um grande pintor ou 
um grande artista parte da Terra. Ele ainda está sob a impressão dos 
trabalhos que executou durante sua existência anterior; chegado ao 
espaço, não estando mais o seu espírito limitado pela matéria, ele 
revê o caminho percorrido desde o dia em que recebeu a essência 
criadora divina e adquire a certeza de que poderá, nas novas 
existências, desenvolver e completar o que vós podeis chamar de 
parcela genial. 

Ele vai ver, no espaço, desenrolarem-se todos os fatos 
proeminentes que presidiram a eclosão da sua inspiração. 

Se ele era arquiteto ou escultor, imediatamente, de acordo com 
sua vontade, sua memória voltará a traçar os monumentos ou as 
obras de arte que ele criou. 

Admitimos que ele plane nesse meio do qual acabamos de falar; 
após um apelo a Deus, seu pensamento encontrará, por suas 
radiações, fluidos suficientes para reconstituir todas as suas obras. 
Se elas têm um caráter verdadeiro de beleza, se a inspiração é pura, 
se o ideal é elevado, os outros seres que rodeiam o artista sentirão 
despertar em si mesmos um desejo de imitação e, pouco a pouco, o 
véu material sendo levantado, seu pensamento pessoal será 
fecundado pelo do artista. 

Assim, um grande mestre-escultor fará reviver esses belos 
monumentos nos quais a glória do Altíssimo foi cantada durante 
séculos. Então, imensas catedrais serão reedificadas; mas o artista 



não se limita sempre à obra que criou, sua visão à distância também 
reencontra as obras dos seus discípulos, e algumas vezes sua 
inspiração continua no espaço para formar de novo obras que 
tomam a diversos autores as partes mais bem-sucedidas de suas 
concepções. Se vós penetrásseis no espaço, no plano elevado a que 
me refiro, poderíeis perceber que monumentos, que não são 
semelhantes àqueles erigidos no vosso mundo, são reconstituídos 
pelo pensamento fluídico de seres inspirados por Deus. 

O Criador supremo dá a cada um de seus filhos uma parcela 
animadora que se exterioriza quando o culto do belo e do ideal 
desperta neles. Vossos monumentos religiosos são as imagens vivas 
desse fato. Esses telhados arrojados, lançando-se em direção ao 
céu, não são uma imagem fiel do pensamento do ser humano 
elevando-se em uma prece derradeira a esse Deus que nos criou? 
Quer seja uma catedral ou um templo da Antigüidade, quer seja na 
Grécia, em Roma, em Florença ou em vosso país, procurai e 
sempre encontrareis a confirmação de que o pensamento superior 
preside a eclosão das obras arquitetônicas. 

Faço uma pequena comparação, talvez me afastando do meu 
assunto: se considerardes a história da Arquitetura na Alemanha 
nestes tempos modernos8, constatareis que a elevação em direção 
ao céu é ausente, que formas maciças e quadradas substituem a 
cúpula ou a ogiva; o pensamento estende-se sobre a Terra e não se 
eleva mais em direção ao divino. 

Em pintura, estudai a escola florentina na época da Renascença; 
verificareis que quando as obras têm um cunho místico, os traços se 
divinizam e as cenas tomam características de real beleza e de 
verdadeira grandeza. 

Ocorre o mesmo em todas as artes. A música sacra, por 
exemplo, tem um caráter que toca de mais perto o divino, enquanto 
que a música profana, quando se aproxima da matéria, reveste a 
característica de um realismo baixo e grosseiro.” 



Parte II 
 

» Arte: meio de elevação e renovação 
» Arte: meio de aviltamento 

» O pensamento de Deus 
» Fonte das altas e sãs inspirações 

(Fevereiro de 1922) 

A arte, sob suas formas diversas, como dissemos no artigo 
anterior, é a expressão da beleza eterna, uma manifestação da 
poderosa harmonia que rege o Universo; é o raio de luz que vem do 
alto e que dissipa as brumas, as obscuridades da matéria, e nos faz 
entrever os planos da vida superior. A arte é, por si mesma, plena 
de ensinamentos, de revelações, de luz. Ela arrasta a alma em 
direção às regiões da vida espiritual, que é a verdadeira vida, e que 
a alma anseia tornar a encontrar um dia. 

A arte bem compreendida é um poderoso meio de elevação e de 
renovação. É a fonte dos mais puros prazeres da alma; ela embeleza 
a vida, sustenta e consola na provação e traça para o espírito, 
antecipadamente, as rotas para o céu. Quando a arte é sustentada, 
inspirada por uma fé sincera, por um nobre ideal, é sempre uma 
fonte fecunda de instrução, um meio incomparável de civilização e 
de aperfeiçoamento. 

Porém, em nossos dias, muito freqüentemente ela é aviltada, 
desviada do seu objetivo, escravizada por mesquinhas teorias de 
escola e, principalmente, considerada como um meio de chegar à 
fortuna, às honras terrestres. Emprega-se a arte para adular as más 
paixões, para superexcitar os sentidos, e assim faz-se da arte um 
meio de aviltamento. 

Quase todos aqueles que receberam a sagrada missão de 
conduzir as almas para o alto se eximiram dessa tarefa. Eles se 
tornaram culpados de um crime, recusando-se a instruir e a 



esclarecer as sociedades, perpetuando a desordem moral e todos os 
males que se precipitam sobre a humanidade. Esse comportamento 
explica a decadência da arte em nossa época e a ausência de obras 
importantes. 

O pensamento de Deus é a fonte das altas e sãs inspirações. Se 
nossos artistas soubessem beber nessa fonte, nela encontrariam o 
segredo das obras imperecíveis e as maiores felicidades. O 
Espiritismo vem lhes oferecer os recursos espirituais de que nossa 
época tem necessidade para se regenerar. Ele nos faz compreender 
que a vida, em sua plenitude, é apenas a concepção e a realização 
da beleza eterna. 

Viver é sempre subir, sempre crescer, sempre acrescentar em si 
o sentimento e a noção do belo. 

As grandes obras só se elaboram no recolhimento e no silêncio, 
à custa de longas meditações e de uma comunhão mais ou menos 
consciente com o mundo superior. O alarido das cidades não é 
conveniente ao vôo do pensamento; ao contrário, a calma da 
natureza, a paz profunda das montanhas, facilitam a inspiração e 
favorecem a eclosão do talento. Assim, confirma-se, uma vez mais, 
o provérbio árabe: “O barulho é para os homens, o silêncio é para 
Deus!” 

O espírita sabe que imensa ajuda a comunhão com o Além, com 
os espíritos celestes, oferece ao artista, ao escritor, ao poeta. Quase 
todas as grandes obras tiveram colaboradores invisíveis. Essa 
associação se fortifica e se acentua pela fé e pela prece, que 
permitem às forças do Alto penetrarem mais profundamente em nós 
e impregnarem todo o nosso ser. Mais do que qualquer outro, o 
espírita sente as correntes poderosas que passam sobre as frontes 
pensativas e inspiram idéias, formas, harmonias, que são como os 
materiais dos quais o gênio se utilizará para edificar sua 
maravilhosa obra. 

A consciência dessa colaboração dá a medida da nossa fraqueza; 
ela nos faz compreender qual parte cabe à influência de nossos 
irmãos mais velhos, de nossos guias espirituais, daqueles que, do 



espaço, se inclinam sobre nós e nos assistem em nossos trabalhos. 
Ela nos ensina a ficar humildes no sucesso. O orgulho do homem é 
que fez a fonte das altas inspirações secar. A vaidade, que é o 
defeito de muitos artistas, torna o seu espírito insensível e afasta as 
grandes almas que concordariam protegê-los. O orgulho forma uma 
espécie de barreira entre nós e as forças do Além. 

O artista espírita conhece sua própria indigência, mas sabe que 
acima dele, abre-se um mundo sem limites, pleno de riquezas, de 
tesouros incalculáveis, perto dos quais todos os recursos da Terra 
não são mais que pobreza e miséria. O espírita também sabe que 
esse mundo invisível – se ele souber tornar-se digno dele, 
purificando seu pensamento e seu coração – pode tornar mais 
intensa a ação do Alto, fazê-lo participar de suas riquezas pela 
inspiração e pela revelação e delas impregnar as obras que serão 
como um reflexo da vida superior e da glória divina. 

– A inspiração e a evolução da arte e do pensamento 

O objetivo deste tópico é, principalmente, mostrar o 
considerável papel que a inspiração desempenhou em todos os 
tempos na evolução da arte e do pensamento. Todos os estudantes 
do oculto sabem que uma onda de idéias, de formas, de imagens, 
derrama-se incessantemente do mundo invisível sobre a 
humanidade. A maior parte dos escritores, dos artistas, dos poetas, 
dos inventores, conhece essas correntes poderosas que vêm 
fecundar seu cérebro, ampliar o círculo das suas concepções. 

Ora a inspiração se introduz suavemente em nosso intelecto, 
mistura-se intimamente ao nosso próprio pensamento, de tal forma 
que se torna impossível distingui-la, ora é uma irrupção súbita, uma 
invasão cerebral, um sopro que passa sobre nossas frontes e nos 
agita fortemente numa espécie de febre. Outras vezes é como uma 
voz interior, tão nítida, tão clara que parece vir de fora para nos 
falar de coisas graves e profundas. Uma corrente de forças e de 
pensamentos agita-se e rola em torno de nós, buscando penetrar nos 
cérebros humanos dispostos a recebê-los, a assimilá-los, a traduzi-



los sob a forma e a medida de suas capacidades, de seu grau de 
evolução. Uns o exprimem de uma forma mais ampla, outros, de 
forma mais restrita, de acordo com suas aptidões, com a riqueza ou 
a pobreza das expressões que lhes são familiares e os recursos de 
sua inteligência. 

As lições de o Esteta, que reproduzimos mais adiante, vão 
determinar os diversos caracteres da inspiração, segundo os casos. 

Entre os homens de talento, muitos reconheceram essas 
influências invisíveis. Vários descrevem o estado vizinho ao do 
transe, em que a elaboração de uma grande obra os lança. Outros 
falam da onda ardente que os penetra, do fogo que corre em suas 
veias e provoca uma superexcitação que centuplica suas faculdades. 
Às vezes procuram, inutilmente, resistir a essa força que os domina, 
os subjuga e destruiria seu envoltório, caso fosse contínua. Existem 
os que sucumbiram a essa ação soberana e morreram 
prematuramente, como Rafael9, na flor da idade. 

Lamartine10 descreveu esse estado em versos célebres:11 
 

Mais à l’essor de la pensée 

L’instinct des sens s’oppose em vain: 

Sous le dieu mon âme oppressée 

Bondit, s’elance et bat mon sein. 

La foudre en mes veines circule, 

Etonné du feu qui me brûle. 

Je l’irrite en le combattant. 

Et la lave de mon génie 

Déborde en torrents d’harmonie 

Et me consume en s’échappant. 



(Méditations Poétiques) 
 

Romain Rolland12 descreve, nestes termos, o caso especial de 
Miguel Ângelo13 (Revue de Paris, 1906, e Cahiers de la 
Quinzaine): 

A força do talento que provém do Deus oculto não se 
manifesta mais claramente senão em um homem sem vontade, 
como Miguel Ângelo. Jamais um homem foi sua presa dessa 
forma. Esse talento não parecia da mesma natureza que ele; era 
um conquistador, que havia se lançado sobre ele e o mantinha 
escravizado. Sua vontade não tinha nenhum poder e quase se 
poderia dizer, nenhum poder tinham seu espírito e seu coração. 
Era uma exaltação frenética, uma vida formidável em um 
corpo e uma alma muito fracos para contê-las. 

Encontra-se em Goethe14 (Cartas a uma Criança), os seguintes 
detalhes sobre Beethoven15: 

Beethoven, falando da fonte de onde lhe vinha a concepção 
de suas obras-primas, dizia a Bettina: “Eu me sinto forçado a 
deixar transbordarem, de todos os lados, as ondas de harmonia 
que provêm do foco da inspiração. Tento segui-las, e as agarro 
apaixonadamente; de novo elas me escapam e desaparecem 
entre a multidão das distrações que me cercam. Logo eu volto a 
agarrar a inspiração com ardor, arrebatado, multiplico todas as 
suas modulações e, no último momento, triunfo com o primeiro 
pensamento musical. 

Devo viver sozinho comigo mesmo. Sei bem que Deus e os 
anjos estão mais perto de mim, em minha arte, que os outros. 
Comunico-me com eles e sem temor. A música é uma das 
entradas espirituais nas esferas superiores da inteligência.” 

Mozart, por sua vez, em uma de suas cartas a um amigo íntimo, 
nos inicia nos mistérios da inspiração musical. Essa carta foi 
publicada em A Vida de Mozart, por Holmes16, em Londres, 1845: 



Dizeis que gostaríeis de saber qual é minha maneira de 
compor e qual é o meu método. Verdadeiramente eu não posso 
vos dizer mais do que o que vou falar, porque eu mesmo não 
sei nada a respeito e não consigo me explicar. 

Quando estou com boa disposição e completamente só, 
durante meu passeio, os pensamentos musicais me vêm em 
abundância. Não sei de onde vêm esses pensamentos, nem 
como eles me chegam, minha vontade não tem nenhum poder 
nisso. 

Schiller17 declarou que seus mais belos pensamentos não eram 
de sua própria criação, eles lhe vinham tão rapidamente e com uma 
tal força que ele tinha dificuldade em compreendê-los bastante 
rápido para transcrevê-los. 

Michelet18 também parece estar, em certas horas, sob o domínio 
de algum poder incomum. Falando da sua História da Revolução 
Francesa, ele diz: 

Jamais, desde a minha Virgem de Orléans, eu havia 
recebido semelhante emanação do Alto, uma visita tão 
luminosa do céu... Inesquecíveis dias, quem sou eu para tê-los 
narrado? Eu ainda não sei, e não saberei jamais, como pude 
reproduzi-los. A incrível felicidade de reencontrar isso tão 
vivo, tão abrasador, após sessenta anos, encheu-me o coração 
de uma alegria heróica. 

O poder da inspiração se traduz de uma maneira mais sensível 
ainda em Henri Heine19. Eis o que ele dizia no prefácio de sua 
tragédia William Radcliff: 

Escrevi William Radcliff em Berlim, enquanto o Sol 
iluminava com seus raios, antes enfadonhos, os tetos cobertos 
de neve e as árvores desprovidas de suas folhas; eu escrevia 
sem interrupção e sem fazer rasuras. Sempre escrevendo, 
parecia que eu ouvia, acima da minha cabeça, como que um 
barulho de asas... 



Poderíamos multiplicar as citações do mesmo gênero, e nelas 
veríamos que a inspiração varia segundo as naturezas. Em uns, o 
cérebro é como um espelho que reflete as coisas escondidas e envia 
as suas radiações sobre a humanidade. Sob mil formas, ela penetra 
os sensitivos e se impõe. 

– Comportamento de outros espíritos diante de o Esteta 

As duas lições de o Esteta que vamos ler, têm por assunto a 
inspiração, considerada em sua causa e em seus efeitos gerais, tanto 
na Terra como no espaço. 

Em nossas reuniões, essas lições prosseguem com regularidade 
a cada semana, porém, ainda ignoramos o nome e a personalidade 
verdadeira do seu autor. No entanto, observamos que os espíritos 
familiares do nosso grupo afastam-se com respeito e apenas se 
calam diante dele; o guia do médium vem, após a partida de o 
Esteta, e nos diz algumas palavras de amizade e de encorajamento, 
declarando-se “acanhado pela superioridade e a irradiação desse 
grande espírito”. 

Qualquer que seja o valor do estilo, nós nos empenhamos em 
reproduzir fielmente o pensamento do autor, evitando com cuidado 
tudo o que pudesse alterar o seu sentido, mesmo em benefício da 
forma. 

Terceira lição 
 
– Inspiração: causa, efeitos, formas 
– A verdadeira arte 

(29 de Novembro de 1921) 

“Eu gostaria de vos falar sobre a inspiração. É um procedimento 
de transmissão da luz divina; ela se produz sob diversas formas, 
porquanto a arte, com suas inúmeras ramificações, aproxima-se em 



graus diversos desse plano divino do qual vos falo. Quando, no 
espaço, o espírito de um artista decidiu reencarnar, leva com ele as 
amizades de seres queridos que, por causas diversas, devem ficar 
no espaço. Mas, por intuição, esses amigos enviarão a esse ser, 
aprisionado na carne, fluidos provenientes do seu meio e idéias que 
darão novo impulso à parcela de talento que existe nele e que, sob o 
domínio da carne, estaria bastante propensa a ficar adormecida. 

A inspiração tem duas formas: uma pessoal, outra mais ampla, 
transmitida por espíritos elevados que haurem a arte das fontes 
mais puras e comunicam seus efeitos a um ser que os emprega de 
forma ordenada por seus meios próprios e naturais. 

A inspiração pessoal é a mais comum. Vós sabeis que um ser 
que é capaz de experimentar esse fenômeno já é evoluído; sua 
evolução se realizará por etapas. Em cada uma das suas vidas, ele 
terá um período mais marcante que outros, aquele em que o 
trabalho foi mais obstinado e, por conseqüência, mais produtivo; 
dele resultarão aquisições que se acumularão no perispírito. Na 
existência seguinte, essas aquisições voltarão a aparecer sob a 
forma de um dom inato. Esse dom, para os que não são iniciados, 
se denominará inspiração. Mas essa inspiração não tem senão um 
caráter humano; em geral ela é fria, não sendo animada pelas luzes 
divinas. 

Para tornar essa inspiração mais bela, mais elevada, é preciso 
impregná-la de ideal e de fluidos que emanam do foco divino. 
Chegamos assim à segunda forma de inspiração. Vós sabeis que os 
amigos invisíveis velam pelos seres que eles sentem que são dignos 
de serem protegidos e encorajados. Do espaço, os espíritos 
superiores pressentem a pequena chama criada pela inspiração 
pessoal. Para torná-la mais brilhante, pela prece, se Deus o permite, 
esses guias irão buscar, nas esferas onde reinam radiações 
maravilhosas, os elementos da vida criadora que alimentarão essa 
pequena chama e dela farão brotar centelhas de talento. 

Pode acontecer que o corpo humano seja um pouco perturbado 
por essas forças. Quando os átomos físicos não podem resistir a 



esse influxo, produz-se uma desordem no organismo. É o que 
explica os homens de talento terem, algumas vezes, falta de 
equilíbrio. 

Eis a explicação material do fenômeno. O que sentirá o ser sob 
o efeito de uma inspiração? Se ele é suficientemente sensível, 
quando uma idéia, um pensamento que ele não podia prever, aflorar 
em seu cérebro, ele o assimilará como um receptor telefônico que 
recebe ondas elétricas e vibra à sua passagem. Ele é um pintor? De 
repente, sobre sua paleta, ele encontrará o segredo da mistura das 
cores que irá produzir uma nova cor, adaptando-se admiravelmente 
ao movimento de traços que torna o rosto expressivo ou ao relevo 
que deve ser dado a um quadro que está em execução. Ele é um 
pensador? Um escritor? Um poeta? Desse mesmo cérebro brotarão 
a idéia, a imagem, a expressão que devem realçar e ilustrar a obra 
que tem necessidade de revestir uma forma mais elevada e mais 
colorida. Ele é um músico? No momento em que menos esperar, 
um acorde, uma série harmônica, uma melodia, virão, pela sua 
suavidade, sua pureza, sua riqueza, dar à sua composição, um 
brilho que ela não teria conseguido adquirir. Se o ser humano é, 
desde o seu nascimento, tornado por um ideal, podeis calcular os 
novos tesouros que se ligarão a ele. A arte ideal é uma das formas 
da prece, seu pensamento atrairá amigos invisíveis muito elevados; 
a eles será fácil fazer realçar o brilho da chama acesa anteriormente 
e, da alma do artista, brotarão obras inspiradas pelo belo e pelo 
divino. 

Geralmente é necessário que um artista fique em um meio são, 
porque a chama criadora que o anima pode extinguir-se, sob a 
influência de um ambiente fluídico carregado de moléculas 
materiais. A verdadeira arte não procura os prazeres da mesa, da 
carne, e aqueles dos quais o espírito e o cérebro não participam. 

Em vosso país, a França, tendes artistas maravilhosos que 
criaram obras admiráveis em todos os domínios. Os artistas da 
Renascença constituíram, devo vos dizer, uma plêiade inspirada por 
um número não menor de grandes artistas do espaço. Esses artistas 



da Renascença haviam encontrado sua fonte criadora na 
Antigüidade grega e latina. Após terem vivido na Grécia, no Egito 
e em Roma, retornaram ao espaço. Lá seus conhecimentos se 
ampliaram, adquiriram um brilho, uma aparência particular e, 
quando reencarnaram, deixaram o paganismo para celebrar, em 
todos os domínios, a glória de Deus, da qual eles tinham se 
impregnado durante sua última passagem nas esferas celestes. Suas 
vidas anteriores sobre a Terra haviam sido consagradas a um 
trabalho de base, isto é, à preparação dessa pequena chama que 
devia ser como um dos pólos atrativos da essência divina. É por 
essa razão que a obra dos pintores, dos escultores e dos músicos 
dessa época tem essa cor de piedade, de doçura, de quietude que 
não encontrais na época presente. 

Em minha próxima exposição, eu vos falarei da inspiração em 
vossa época. Em alguns ela também é bela, porém, as 
características não são as mesmas. A inspiração atual, onde se 
misturam novos pontos de vista, deve contribuir para uma 
transformação geral da humanidade, por uma evolução no 
pensamento, aproximando-se e comunicando-se com o mundo 
invisível, intermediário do plano divino.” 

Quarta lição 
 
– Inspiração nos tempos modernos 
– Inspiração científica e inspiração idealista 
– Inspiração, forma que concretiza a arte 

(5 de Dezembro de 1921) 

“Vamos falar da inspiração nos tempos modernos. Vós ides 
compreender que há três grandes etapas: iniciação, trabalho e 
progressão. O desabrochar, parcial sobre os mundos, é completo no 
espaço. Vimos nossos artistas fazerem sua iniciação na 



Antigüidade, seja na Grécia, no Egito ou em Roma. De volta ao 
espaço, esses seres amadureceram e aproveitaram as qualidades 
adquiridas em uma ambiência material; retornando à Terra, em uma 
outra encarnação, eles trouxeram seu ideal da época da Renascença; 
depois esse ideal se expandiu, um século mais tarde, nas letras, nas 
artes e na arquitetura. Eu quero falar do século de Luís XIV. Tendo 
esses espíritos retornado ao espaço, durante um tempo bastante 
longo, a inspiração em geral foi apenas medíocre no século XVIII e 
latente no XIX. 

Em que consiste a inspiração em nossa época? 

Os Espíritos, imbuídos das belas obras rebuscadas sobre a Terra 
e no espaço, e que estão atualmente desencarnados, retornarão no 
momento em que a arte e o espírito, divinizados, deverão reflorir de 
uma forma mais intensa. Paralelamente, outros espíritos, que 
anteriormente trabalharam para a evolução material, impregnaram-
se de positivismo e, aqui na Terra, na hora presente, sua inspiração, 
que está classificada como inspiração pessoal, encaminha-se para 
as coisas científicas. Mas o grupo de artistas idealistas que fica no 
espaço busca iluminar com uma luz divina esses seres que têm 
belas qualidades, sob o ponto de vista do trabalho, e que devem 
fazer surgir a centelha da ciência. 

Eis por que, nesse momento, observais uma luta entre a ciência 
pura e a procura dos destinos humanos, sua formação e a do 
Cosmos. 

Vós ireis me dizer: Como concebeis a arte no espaço? A arte 
brota da inspiração, assim sendo era necessário vos mostrar como a 
arte se desenvolve e cresce numa evolução constante, para que 
pudésseis perceber a marcha ascendente da espiritualidade. 
Somente quando compreenderdes bem como a centelha artística, a 
centelha divina, se libera do espírito é que podereis compreender e 
também idealizar os quadros que se passam no espaço, mais 
grandiosos e mais completos que aqueles que vedes sobre a Terra e 
que deles são apenas um pálido reflexo. 



Os espíritos positivos terrestres, provindos de uma centelha 
criadora, procuraram, pela inspiração científica que lhes é própria e 
por aquela que recebem dos seres desencarnados, descobrir o 
mistério da vida e do Universo. 

Todas as forças se entrecruzam, do mundo visível ao mundo 
invisível. Do alto, os espíritos idealistas buscam animar, com um 
ardor que os espiritualize, os seres que trabalharam em períodos 
diversos e que, desse fato, adquiriram uma inspiração pessoal, mas 
rígida e fria. 

Os cientistas da vossa época não viveram no mesmo tempo que 
os idealistas que conceberam tão belas obras, e é por isso que, do 
espaço, esses idealistas procuram estimular os cientistas. A 
inspiração pessoal destes últimos se confinou a um domínio que diz 
respeito à matéria. A centelha criadora atinge apenas o cérebro e 
não a alma, portanto era necessário que grandes espíritos 
iniciadores viessem do espaço dar aos vossos contemporâneos a 
insuflação inspiradora que os conduza, muito suavemente, pelos 
exemplos materiais, à revelação de forças desconhecidas. 

As ondas hertzianas são uma das formas concretas de correntes 
fluídicas, criadas por Deus e transmitidas pelos espíritos. O 
primeiro homem que, sob a forma de uma inspiração, constatou-
lhes a existência, foi conduzido a esse fato, pouco a pouco, por 
invisíveis que queriam revelar aos terrestres o poder das correntes 
que eles desconheciam. Porém, da inspiração científica à inspiração 
idealista há uma distância. As dificuldades existem em razão dos 
meios de ação, mas, nos séculos futuros, será preciso que todos os 
seres vibrem em uníssono e, no momento atual, o núcleo de 
pesquisadores científicos tem necessidade de sentir uma inspiração 
em que se misturem a ciência e a forma espiritualizada da obra 
divina em toda a sua grandeza e sua beleza. Já que as ondas de 
seres vivos que passam pela Terra não têm todas o mesmo grau de 
evolução, a inspiração que anima cada onda não pode ser da mesma 
natureza. 



Para preparar o trabalho progressivo das gerações há, na 
inspiração científica, uma mistura de desconhecido, de surpresa 
que, algumas vezes, produz um ceticismo que não é durável. 

Fatalmente, no ciclo que se prepara, vossos sábios deverão 
aceitar e ensinar à humanidade as novas forças que brotam 
continuamente do espaço celeste. No dia em que vossos cientistas 
descobrirem, pela intuição e pela inspiração, a fonte das correntes 
que animam o Universo, o ideal divino estará pronto para reflorir 
sobre a vossa Terra e nós poderemos afirmar, convosco, que a 
evolução terrestre terá dado um grande passo. 

A evolução científica prossegue em todos os domínios, desde a 
preciosa descoberta material até a aplicação de princípios novos e 
positivos nas artes. Atualmente vossas artes, salvo a literatura, 
procedem desse gênero um pouco impulsivo de impressão e de 
inspiração. Se, durante a Renascença, as composições pareciam por 
vezes um pouco ingênuas, em vossos dias, a cor, a forma, o poder 
da inspiração não faltam, mas será preciso adquirir, nos séculos 
futuros, a noção de ideal que servirá de elo a todas as obras do 
pensamento. Deus vos dá, por aí, o sentido real e profundo da sua 
obra universal. 

Nesse estudo, vimos o cérebro do artista organizado em todos os 
domínios. A inspiração, quer venha da personalidade ou do ideal 
divino, é a forma que concretiza a arte. Os seres carnais a adquirem 
na Terra, seu espírito a completa no espaço. 

Mais tarde, passaremos em revista as belas concepções que 
podem brotar de uma alma ardente no trabalho e plena de 
admiração pelo Criador.” 



Parte III 
 

» Senso artístico: constituição e evolução 

(Março de 1922) 

Em que consiste o senso artístico? 

O estudo atento da alma nos mostra que tudo na natureza – os 
sons, os perfumes, os raios de luz, as cores – encontra em nós suas 
correspondências, suas analogias, e que suas radiações se fundem e 
se harmonizam às profundezas do ser, na medida da nossa 
evolução. É isso o que constitui o senso artístico, a compreensão do 
belo sob todas as formas. 

A evolução desse senso íntimo, a faculdade de expressá-lo, 
desenvolvem-se nas almas de vidas em vidas e terminam por 
produzir o talento, o gênio. Nos aspectos superiores da arte, o 
artista encontra a alta concepção da beleza eterna; ele compreende 
que sua fonte única está em Deus. Do infinito, essa fonte se lança 
sobre todos os seres e os penetra de acordo com o seu grau de 
receptividade. 

Raios de luz e cores, sons e perfumes, estão ligados por um 
encadeamento, uma espécie de escala da qual cada nota representa 
uma soma particular de vibrações e que constituem, em seu 
conjunto, uma unidade perfeita. Se a ela se juntam as formas e as 
linhas, essa unidade se tornará a lei geral do belo, e a arte, em suas 
múltiplas manifestações, terá por objetivo reproduzi-las. 

O estudo da arte e suas realizações nos impregnam, pouco a 
pouco, de esplendores do Universo. Inicialmente insensível e 
inconsciente no homem primitivo, esse trabalho acaba consciente, 
acentua-se, revela-se sob formas crescentes para se tornar como 
que um reflexo da suprema beleza. 

Porém, sobre a Terra, a arte ainda é apenas um balbucio. Nos 
outros mundos, e principalmente no espaço, dizem-nos os nossos 



guias, ela produz maravilhas perto das quais as mais belas obras 
humanas pareceriam bem pobres e quase infantis. Chegada a essas 
alturas, a arte torna-se a forma mais sublime do culto prestado à 
divindade. 

Até aqui o artista se inspirou nas coisas do mundo visível ou 
tangível; dele ouviu as vozes, as harmonias; estudou-lhe as formas, 
as cores e com elas conseguiu impregnar suas obras. Assim, o 
artista criou uma comunhão mais íntima entre o homem e a 
natureza. Graças a ele, as coisas obscuras e mudas tomaram uma 
alma e suas vagas aspirações, suas queixas, suas dores encontraram 
expressões que, tornando-as mais vivas, as aproximavam de nós, ao 
mesmo tempo em que a alma humana tornava-se mais sensível ao 
contato da vida exterior. 

Assim, a arte entregou à vida do globo o sentido profundo que 
lhe faltava. Por meio da arte, as forças cegas da natureza 
penetraram em nós e adquiriram como que um reflexo da nossa 
consciência e dos nossos sentimentos. A alma humana foi em 
direção às coisas e sua influência lhes deu um modo mais intenso 
de vida e de sensações; por intermédio dessa comunhão a alma da 
Terra se elevou ao conhecimento de si mesma, de seu papel e de 
seu grande destino. 

Agora, como se pode ver pelas lições de o Esteta, é todo um 
outro mundo que se abre, é toda uma vida ignorada que surge, mais 
rica, mais abundante, mais variada do que tudo o que conhecemos 
até aqui, e a arte vai encontrar nesse meio desconhecido de fontes 
inesgotáveis de inspiração e de poesia, formas insuspeitáveis do 
pensamento e da vida. 

Desde agora, o domínio da matéria sutil e dos fluidos foi aberto, 
revelando-se sob aspectos prestigiosos, oferecendo ao homem 
meios de estudo e de observação que estendem ao infinito o campo 
de suas pesquisas e de seus conhecimentos científicos. As aparições 
de espíritos nos acostumaram com todas essas formas de existência 
extraterrestre, desde as materializações mais densas e mais 
grosseiras, até às manifestações da mais ideal e mais radiosa vida. 



Em nossas conversas regulares com os espíritos-guias, obtemos 
indicações sobre a vida no espaço, sobre a grandiosidade de formas 
e de cores, sobre suas suaves e poderosas harmonias, que abrem ao 
músico, ao pintor, ao escultor, caminhos múltiplos e inexplorados. 

Aqueles que possuem faculdades medianímicas irão percebê-los 
diretamente e, com eles, todos os recursos da arte serão 
enriquecidos. O vasto mundo dos espíritos torna-se acessível aos 
nossos sentidos, pelos espetáculos e ensinamentos que ele nos 
reserva. As forças intelectuais da humanidade serão centuplicadas, 
seu gênio artístico criará obras que superarão tudo o que os séculos 
realizaram. 

– Fusão do bem com o belo: objetivo sublime da criação 

Em resumo, a lei eterna do Universo, o objetivo sublime da 
criação, é a fusão do bem com o belo. Esses dois princípios são 
inseparáveis, eles inspiram toda a obra divina e constituem a base 
essencial das harmonias do Cosmos. 

O pensamento e a intenção divinos sendo o bem, a manifestação 
deles é o belo. Em sua ascensão, o ser deverá mais e mais 
compenetrar-se desse pensamento soberano, dessa vontade, e 
dedicar-se a realizá-los em si e à sua volta, sob formas sempre mais 
perfeitas. Sua felicidade consistirá em assimilar essa lei e em 
cumpri-la. As alegrias íntimas e profundas que resultarão disso são 
a demonstração evidente do objetivo do Universo, alegrias que toda 
a linguagem humana, dizem-nos os espíritos, é insuficiente para 
definir. Essas leis, esse objetivo essencial, o Espiritismo não 
somente os ensina; ele ainda nos indica os meios de alcançá-los, de 
praticá-los. Sob esse ponto de vista, seu papel é notável e sua 
intervenção, no atual momento da história, é providencial. 

Há um século vimos assistindo ao colossal desenvolvimento da 
indústria e de suas invenções, à descoberta e à aplicação dos 
recursos físicos da Terra. Disso resultou, nas idéias, uma poderosa 
corrente materialista, que deu um novo impulso aos apetites, às 
necessidades imperiosas de bem-estar e de usufrutos. A 



necessidade de se opor uma contra-influência espiritualista a essa 
corrente cada vez mais se faz sentir. 

A evolução material necessita de uma evolução filosófica e 
religiosa paralela, sem o que as forças intelectuais se voltariam, 
cada vez mais, em direção ao mal e o mundo desabaria num grande 
cataclismo do qual a última guerra seria apenas o prelúdio e dele 
nos daria só a idéia. 

Acima da vida presente, que é somente transitória, é preciso, 
entre outras coisas, fazer entrever a outra vida, que é o seu objetivo 
e a sua sanção. Unicamente pelo acordo final das ciências, das 
filosofias e das religiões mais evoluídas é que o pensamento 
atingirá os altos cumes e que a humanidade encontrará a confiança 
e a paz, com conhecimento das verdades essenciais, sob suas 
diversas faces. 

Quinta lição 
 
– Projeção de quadros e formas esculturais no espaço 

(10 de Janeiro de 1922) 

“Em nossas últimas lições falamos dos diferentes graus de 
inspiração capazes de se exteriorizar e de formar pinturas, imagens 
espirituais tornadas concretas para os seres que habitam o vosso 
mundo, e sobre os diversos pontos do espaço celeste. 

Com as lições preliminares tendo mostrado a ginástica cerebral 
que se realiza em cada ser organizado, de forma consciente ou 
inconsciente, vamos rever qual é o fenômeno que, na volta ao 
espaço, faz mover, por reflexo, esses mesmos feixes fluídicos, 
acumulados sob a forma de conhecimentos nos corpos carnais. 

Um escultor regressa à vida do espaço. Ele revê todas as suas 
existências passadas e, geralmente, estas últimas tiveram como 
centro de trabalho (centro, no sentido absoluto do termo) lugares 



em que a própria natureza induz à beleza. No espaço, esse ser não 
poderá afastar do seu espírito os pensamentos, a visão das obras 
criadas por seus semelhantes ou por ele mesmo. Instintivamente, 
seu espírito ainda flutuará em torno dos monumentos, das estátuas 
que ele gostava de contemplar durante sua vida material. Se passou 
sua existência em um determinado país, a ele retornará; se passou 
uma existência anterior em um outro país, a ele será atraído, 
instintivamente, por suas lembranças. Quando em repouso, no 
espaço, desfrutará de uma real beatitude, e projetará, em raios de 
todas as cores, quadros, formas esculturais do mais maravilhoso 
efeito. Poderá unir as artes gregas, romanas, latinas e gaulesas e 
reviver horas inesquecíveis para ele. Todas as épocas de sua arte 
serão representadas, segundo a duração e o gênero das evoluções 
realizadas. 

Um dia, no meio astral em que se encontra, composto de 
moléculas especiais, ele desejará fazer os espíritos menos 
avançados tirarem proveito dessas mais belas projeções. Com a 
ajuda de alguns amigos, seu pensamento pedirá a Deus para atrair 
espíritos profanos que têm o desejo de se elevar, mas cujos 
conhecimentos artísticos são medíocres. Para empregar vossos 
termos, ele quererá vulgarizar sua arte e atrair para si um público de 
seres sem dúvida distintos, mas pouco eruditos. O espírito sempre 
inventivo dos nossos artistas criará pórticos, abóbadas, unindo a 
arte grega à arte romana, a arte romana à arte ogival, e que 
constituirão graciosos monumentos. Esses monumentos, erigidos 
fluidicamente, utilizam moléculas relativamente sólidas, não a 
ponto de se poder ir de encontro a elas, mas essas moléculas, à 
passagem dos espíritos, produzem neles uma impressão quase de 
êxtase. 

Dessa forma, os seres fluídicos podem se encontrar em presença 
de arquiteturas cujos planos a vossa geometria, muito pobre, não 
me pode ajudar a explicar. 

Essas obras de arte podem permanecer fixas no espaço o tempo 
que a vontade do artista desejar, no entanto ele sente que seu 



orgulho tem limites; em um determinado momento, sua vontade, 
instintivamente, projetará um outro quadro e o monumento 
precedente desaparecerá para dar ao azul celeste toda a sua 
limpidez, esperando que uma nova obra se produza e se sustente. 

As moléculas que compõem esses trabalhos de arquitetura são, 
em si mesmas, maleáveis e obtidas na matéria astral; mas o 
pensamento do artista, como todos os outros sentimentos, irisam 
esses trabalhos de cores tais que todos os seres que contemplam 
essas obras experimentam sensações tão mais vivas quanto mais 
acentuada for a elevação de cada um. 

Os modelos são obtidos tanto de lembranças que emanam da 
vossa Terra como de outros mundos mais ou menos avançados. Eu 
vos falarei desses mundos em último lugar. 

Se a escultura é interessante, a pintura não o é menos. Existem 
gradações entre a escultura, a pintura, a música e a arte da palavra, 
ou da filosofia escrita ou falada.” 

Sexta lição 
 
– Diferenças entre arquitetura e pintura 
– Inspiração na arte da pintura 
– A formação das cores 
– Duração das criações artísticas no espaço 

(20 de Janeiro de 1922) 

“Após vos haver falado da arquitetura no espaço em nossa 
última conversa, hoje vamos nos ocupar da pintura. Há uma 
sensível diferença entre o pensamento escrito ou falado e a 
arquitetura ou a pintura. A arquitetura atinge os sentidos, a pintura 
atinge mais o espírito que os sentidos. 

Na vida comum, a pintura é a reprodução exata, tanto quanto 
possível, dos quadros que Deus colocou sob nossos olhos, nos 



mundos que ele criou. Na arquitetura tomam parte tanto a 
inspiração quanto o talento, assim como o trabalho do ser humano. 
A pintura procede de outro modo: ela tende a fixar sobre uma 
superfície qualquer as impressões transmitidas ao cérebro pela 
receptividade das imagens. 

No vosso mundo, a pintura também irá se inspirar em visões 
anteriores recolhidas pelo artista, seja no espaço, seja em mundos 
que ele habitou ou visitou. O ser que trabalhou especialmente nessa 
arte possuirá todos os materiais necessários para reconstituir, em 
um meio fluídico apropriado, os quadros suscitados pelo seu 
pensamento. Vossas cores terrestres formam uma paleta muito 
incompleta, porquanto, além daquelas representadas pela natureza, 
sois obrigados a criar cores artificiais com a ajuda da vossa 
química. 

No Além o pensamento se concretiza em feixes luminosos, 
revestindo as cores mais variadas. Portanto, cada pensamento se 
traduz por um rasto brilhante, mais ou menos colorido, segundo sua 
orientação. 

Entendeis que é muito fácil para um ser que já possua, por sua 
evolução, um passado artístico, reproduzir no meio fluídico, não 
somente arcadas arquitetônicas, mas também telas sobre as quais 
irão se imprimir cenas reconstituindo o que eu chamaria de o sonho 
em cores. 

No próprio espírito do ser, as cores existem em estado latente, 
visto que elas mesmas são formadas por moléculas diferentemente 
coloridas. Essas moléculas podem ser comparadas a pequenos 
pedaços de vidro de variadas cores. O pensamento, atravessando 
essas moléculas, fará uma projeção que reproduzirá os assuntos que 
o ocupam. A fotografia em cores pode ser tomada como 
comparação, pois que, de uma forma bem restrita, ela pode dar uma 
fraca idéia das colorações fluídicas do espaço. 

Vós vedes daqui a diversidade das cenas que podem ser 
projetadas por seres especialmente organizados. Naturalmente 
aqueles que trabalharam a pintura são os que projetam os mais 



belos quadros, porque possuem a harmonia da linha e a ciência do 
desenho. 

A atração dos meios espirituais não é uma palavra vã; a corrente 
se perpetua e se estende, a evolução prossegue, mesmo no espaço, e 
numerosos são os espíritos que, voluntariamente, buscam se 
impregnar de qualidades radiantes dos espíritos mais avançados 
que eles. 

Estes criam, no meio em que vivem, quadros, cenas de um 
deslumbramento extraordinário, de uma riqueza de colorido 
incomparável. Como na arquitetura, esses quadros são perecíveis, 
de acordo com a vontade do ser que os formou, mas existem 
regiões onde, seja em arquitetura, seja em pintura, cenas e 
monumentos subsistem após a reencarnação do seu autor. É como 
um dos limites do espaço separando os mundos etéreos, mundos 
numerosos onde a vida é puramente espiritual e que são 
freqüentados apenas por espíritos muito elevados. É lá que os seres 
vão em missão buscar as altas inspirações, iniciar-se no culto do 
belo e do bem, impregnando-se de radiações que têm um caráter 
realmente divino.” 



Parte IV 
 

» Literatura e oratória 
» A língua francesa e a idéia espiritualista 

(Abril de 1922) 

A literatura e a oratória também são formas de arte, meios 
poderosos de fazer o pensamento brilhar em nosso mundo. Pode-se 
dizer o que Esopo20 dizia da língua: “ela é, segundo o uso que se 
fizer dela, o que há de melhor ou de pior.” Sob esse ponto de vista, 
a França sempre teve um papel privilegiado. A clareza, a nitidez de 
seu idioma, ainda que mais pobre que outros em qualificativos, 
serviu largamente para a expansão do seu talento e a difusão das 
idéias generosas. São, portanto, as qualidades desse idioma que 
asseguram ao nosso país, ao mesmo tempo, um lugar à parte no 
mundo e uma alta situação no futuro. 

Nossa língua, por sua limpidez, sua clara compreensão das 
coisas, é o instrumento predestinado das grandes anunciações, das 
revelações augustas. As outras línguas têm seu charme, sua beleza, 
porém nenhuma consegue esclarecer melhor as inteligências, 
persuadir, convencer. Assim, os espíritos de elite que vierem à 
Terra cumprir uma missão renovadora encarnarão de preferência 
em nosso país e, dentre eles, os maiores de todos, a fim de que 
nossa língua possa servir de veículo aos seus altos e nobres 
pensamentos através do mundo. Sua presença e sua ação, dizem-
nos do Além, ainda contribuirão para aumentar o prestígio e a 
glória da França. 

A literatura francesa sobressai principalmente na análise dos 
sentimentos e das paixões; ela se caracterizou sobretudo no 
romance, cujo tema geral é o amor sensual. Sob a influência do 
materialismo ávido de todos os prazeres, ela perdeu-se em 
contradições, assim como em prazer, e, em lugar de cooperar para o 



enobrecimento da raça, contribuiu, a maior parte das vezes, para 
corromper seus costumes e precipitar sua decadência. A maioria 
dos autores do nosso tempo se compraz em expor suas aventuras na 
ostentação de um cinismo picante. Daí, em certos momentos, o 
descrédito da França no exterior e as medidas tomadas contra nossa 
língua em inúmeros estabelecimentos de educação. Já é tempo de 
uma nova corrente de idéias vir inspirar a arte e a literatura 
francesas, com um senso mais filosófico das coisas e uma noção 
mais ampla do destino. Somente isso pode restituir às obras do 
pensamento toda a sua amplitude e sua eficácia regeneradora. 

Sob a inspiração de colaboradores e instrutores invisíveis, essa 
reação vai se acentuar. Os escritores, os oradores, sentem-se 
levados pelas forças ocultas em direção a horizontes mais puros, 
mais luminosos. De toda parte surgem produções impregnadas de 
doutrinas amplas e elevadas. 

O pensamento francês começa a adquirir esse poder de 
irradiação ao qual tem direito; um dia ele atingirá as alturas que, até 
agora, só a música soube fazer entrever e pressentir. Ele chegará a 
possuir esse dom de penetração, de persuasão, essas qualidades 
estéticas que asseguram sua predominância definitiva. Pode-se 
constatar desde agora que, sob a sua influência, o mundo latino se 
impregnou inteiramente das doutrinas de Allan Kardec sobre as 
vidas sucessivas. As obras do grande iniciador foram traduzidas em 
todas as línguas neolatinas. As edições espanholas e portuguesas se 
sucedem rapidamente na América Central e Meridional; a idéia 
espiritualista penetra nos meios mais isolados, sob a forma com a 
qual os escritores franceses a revestiram. 

No século passado21, os autores de talento já haviam encontrado 
motivos de inspiração nos fenômenos psíquicos. Pode-se citar 
Balzac22, Alexandre Dumas23, Théophile Gautier24, Michelet, Edgar 
Quinet25, Jean Reynaud26 e muitos outros. 

O Romantismo, apesar dos seus excessos, levava a esse século, 
como uma onda muito grande, a noção do divino e da imortalidade; 
assim, os homens de 1830 e de 1848 tinham um caráter mais 



enérgico e uma importância mais nobre que os homens políticos da 
nossa época. 

O impulso romântico manifestou-se como prelúdio do grande 
movimento de idéias que hoje abrange toda a humanidade. De 
Lamartine a Hugo, até Baudelaire e Gérard de Nerval27, todos 
buscam o infinito na natureza e na vida. A noção das vidas 
sucessivas se encontra em La chute d’un ange (A queda de um 
anjo) e em Jocelyn;28 depois em Revenant (Voltando), Les 
contemplations (As contemplações), La légende des siècles (A 
lenda dos séculos), de Victor Hugo29; em La vie antérieure (A vida 
anterior), de Baudelaire30, etc. 

Em obras mais recentes, certos autores de mérito, como Paul 
Grendel, Élie Sauvage, Dr. Wylm, etc., deram mais 
desenvolvimento à idéia psíquica e dela fizeram sobressair as 
grandes conseqüências. Também no exterior, Rudyar Kipling31, 
dizem, e Selma Lagerlöf32 introduzem a reencarnação em suas 
obras. Toda uma plêiade de jovens e ardentes escritores, nem 
sempre avaliados, segue esses exemplos e se embrenha em 
caminhos ricos e fecundos. 

Os graves acontecimentos dos últimos anos criaram por toda 
parte novas necessidades do espírito e do coração: a necessidade de 
saber, de crer, de descobrir os focos de uma luz mais viva, de 
fontes abundantes de consolação. A alma da França faz esforços 
para se libertar das opressões do materialismo. Suas profundas 
intuições célticas despertam e a conduzem em direção às fronteiras 
espirituais onde todo um mundo invisível a chama e a atrai. 

– A França, sua missão 
– A alma céltica 

O talento da França é feito de equilíbrio e de harmonia. Apesar 
de certas faltas no passado, pode-se dizer que ele muitas vezes 
serviu de mediador entre as escolas mais diversas, entre os sistemas 
mais opostos. Ainda hoje, na ordem política, por exemplo, a França 



se mantém entre a reação e a anarquia. Freqüentemente foi assim, 
no decorrer da sua história, nos domínios da arte e do pensamento. 

Vimos que sua língua, que é uma das expressões do seu talento, 
apresenta as qualidades de precisão e de flexibilidade que fazem 
dela um maravilhoso agente de difusão e de propaganda. Ela sabe 
emprestar às idéias, ao mesmo tempo, a força e a graça, e é por aí 
que ela pode contribuir largamente para iniciar o mundo no 
conhecimento das leis superiores. 

A literatura e a poesia francesas, melhor que todas as outras, 
souberam reproduzir todas as nuanças do pensamento e do 
sentimento; a ternura, a energia, o encanto, a doçura infinita do 
ideal, em uma palavra, todos os sonhos sobre-humanos da arte e da 
beleza. 

O luminoso talento da França tem por papel, principalmente, 
reunir e fundir, em uma média equilibrada, os dois talentos 
diferentes, o do Sul e o do Norte, da raça latina e das raças 
setentrionais. É, talvez, ao encontro desses elementos opostos, ao 
fluxo e refluxo dessas correntes diferentes, que se deve a 
mobilidade do seu espírito e a instabilidade por vezes enfadonha de 
seus desígnios; porém, sempre após os períodos de crise, em que o 
equilíbrio nela é alterado, o espírito nacional retorna sua atividade e 
seu progresso. 

Sua missão, portanto, parece ser a de fornecer aos outros povos, 
de espírito mais lento, as indicações, as diretrizes das quais eles 
tiram uma aplicação prática e fecunda. É nesse sentido que a 
França é um agente maravilhoso de progresso e de evolução 
humana, por seu cuidado com a verdade e com a luz, e pela beleza 
das formas com as quais ela se compraz em revesti-las. 

São essas qualidades que lhe darão um papel preponderante na 
difusão do Espiritismo filosófico e moral, enquanto que os países 
anglo-saxões estão interessados em representá-lo, principalmente 
sob seu aspecto científico e experimental. 

Após suas horas de tentativas e de obscuridade, o gênio da 
França, que não é outro senão a alma sempre viva e imortal da 



Gália, ergue-se e, com um vigoroso esforço, liberta-se dos atoleiros 
terrestres e lança-se em direção ao céu, para ali descobrir novos 
horizontes, novas perspectivas sobre o futuro e mostrá-las como 
objetivo à humanidade em marcha. 

Para todos aqueles que sabem estudar e compreender o gênio da 
nossa raça, sob o véu do cepticismo que por vezes a recobre, a alma 
céltica reaparece e, nas horas solenes, são seus impulsos que 
determinam as resoluções viris, os atos decisivos. 

É ela que inspira Joana d’Arc e por suas mãos livra a França do 
jugo dos ingleses; ainda é ela que provoca essa poderosa explosão 
espiritualista que, em época revolucionária, leva a todos a noção 
essencial de liberdade, assegurando assim o triunfo da alma 
moderna sobre as teorias deprimentes do determinismo e do 
fatalismo. É sempre ela que, nos dias sombrios de 1914, revela 
todas as forças vivas da nação e a conduz, heróica e sublime, diante 
do despotismo germânico e do militarismo teutônico33; mais 
recentemente ainda, a alma céltica coloca a nação como um dique 
em oposição à onda vermelha do bolchevismo34. 

A França tem maiores deveres que as outras nações, porque 
recebeu maiores dons, mais brilhantes qualidades. Assim, suas 
responsabilidades são mais pesadas e mais extensas. Hoje, uma 
tarefa, mais importante do que todas as outras, desenha-se para ela 
no mundo inteiro. Trata-se de iniciar os homens nas belezas de um 
futuro mais vasto, mais rico que aquele que as concepções 
filosóficas e religiosas puderam entrever. Trata-se de guiar a 
ascensão humana em direção ao grau mais elevado do pensamento, 
onde se acendem os clarões de um novo dia, a aurora de uma 
civilização mais nobre e mais digna, livre dos flagelos que, até 
aqui, entravaram o caminho áspero e doloroso da humanidade. 

As outras nações têm, cada uma, a sua tarefa importante, mas a 
França ultrapassa a todas pela variedade de suas aptidões e de suas 
atividades. É por isso que o mundo inteiro tem os olhos fixos sobre 
ela, esperando o sinal que traçará sua nova evolução. 



Ó alma viva da França, desliga-te das pesadas influências 
materiais que ainda te oprimem, eleva-te até esse nobre ideal que é 
tua missão adquirir e propagar no mundo! Somente quando a nova 
revelação for conhecida por todos os povos, quando ela tiver dado à 
sua expressão a forma magnífica do teu talento, é que os homens 
compreenderão seu grande destino, bem como os deveres e os 
encargos que ele lhes impõe, e a justiça e a paz enfim reinarão 
sobre a Terra regenerada. E por esse meio teu papel aparecerá aos 
olhos de todos. Tu serás respeitada pelas gerações, e a tua glória se 
iluminará com um brilho que nada poderá mais empanar! 

– A oratória e o gesto 
– A inspiração dos grandes oradores 

Na oratória, o movimento do pensamento é representado não 
apenas pela palavra, mas também pelo gesto que sobre ele chama a 
atenção e acentua seus efeitos. Nisso, mais que em qualquer outra 
matéria, uma justa medida se impõe porque tanto o excesso como a 
ausência de mímica devem ser igualmente evitados com cuidado. 

A maior parte dos grandes oradores recebe a inspiração do 
invisível. Essa inspiração chega até eles em ondas rápidas e faz 
surgir as expressões, as formas, as imagens que provocam o 
entusiasmo das multidões. Em certos momentos, eles se sentem 
como se fossem erguidos da Terra e levados por uma corrente 
irresistível. No transcorrer da minha carreira de conferencista, 
experimentei muitas vezes a sensação de uma poderosa ajuda 
oculta, e eu conhecia a sua causa. O Espírito Jerônimo de Praga, 
meu protetor, meu guia, sempre me assistiu na minha tarefa de 
propagandista. Às vezes, no momento de aparecer diante de um 
numeroso público, com freqüência indiferente ou mesmo hostil, e 
de tomar a palavra, eu era vítima de um mal físico, de uma violenta 
enxaqueca que paralisava meu pensamento e minha ação. Mas 
então, respondendo ao meu ardente apelo, à minha prece, o espírito 
do meu guia intervinha. Por uma enérgica magnetização, ele 
restabelecia o equilíbrio orgânico e devolvia minha lucidez, meus 



meios de agir. Outras vezes, após debates contraditórios que 
duravam várias horas, após lutas oratórias com contraditores 
obstinados, materialistas ou religiosos, apesar do meu esgotamento, 
eu ainda encontrava inflexões, entonações vibrantes que pasmavam 
e abalavam o auditório. 

Um dia, tive a compreensão desse fenômeno ao vê-lo acontecer 
sob os meus olhos. Encontrava-me em Aix-les-Bains, na igreja 
paroquial, no decorrer de uma solenidade religiosa em homenagem 
a Joana d’Arc. Na presença do Cardeal Dubillard e de uma 
multidão compacta, um jovem padre subiu ao púlpito para 
pronunciar o panegírico35 da heroína. Minha médium, a senhora 
Forget, que estava sentada ao meu lado, disse-me de repente: “Vejo 
o Espírito Jerônimo, ele está de pé no púlpito, atrás do padre.” 
Fiquei atento ao que ia se passar. O jovem padre começa com um 
tom calmo; suas frases harmoniosas se desenrolavam com método, 
depois, pouco a pouco, o tom se eleva, a voz torna-se vibrante e, 
por fim, inflexões poderosas, que eu reconhecia, fizeram ressoar as 
abóbadas do edifício. Eu tinha um exemplo do que se produzira 
comigo em muitos casos. 

Essa inspirada eloqüência eu a encontrei em certos médiuns, 
bastante raros na verdade. Há os que incorporam, em uma mesma 
sessão, vários espíritos dos quais as palavras revelam 
personalidades muito diferentes, de grande originalidade e que é 
impossível serem confundidas entre elas ou com a do médium. 

O médium mais notável que encontrei, no decorrer de minhas 
viagens, foi a filha de um professor do liceu de Marselha. Quando 
em estado de transe, ela servia de voz não somente a oradores do 
espaço, mas também a outras entidades extraordinárias, por 
exemplo a célebre Sra. Geoffrin, que por sua delicadeza de espírito, 
sua amabilidade e o encanto penetrante de suas maneiras, por sua 
linguagem um pouco antiquada, não deixava, temos que convir, 
margens para a simulação. 

É assim que as influências do alto se fazem sentir de mil 
maneiras, e que mais e mais se confirma a prova da sobrevivência 



da alma e da solidariedade que liga o mundo dos vivos ao mundo 
dos mortos. 

– Escritores e oradores, o verdadeiro mérito 
– A influência da música 

O verdadeiro mérito, seja do escritor, seja do orador, consiste 
em fazer pensar, em provocar nas almas as nobres e santas 
exaltações, em elevá-las em direção às alturas radiosas onde elas 
percebem as vibrações do pensamento divino, em uma comunhão 
suprema. 

No entanto, para que a alma se desenvolva e desabroche no 
êxtase das alegrias superiores é bom que a harmonia venha se 
juntar à palavra e ao estilo; é preciso que a música venha abrir, para 
a inteligência, os caminhos que levam à compreensão das leis 
divinas, à posse da eterna beleza. 

A influência da música é imensa e, segundo os indivíduos, 
reveste-se das mais diferentes formas. Os sons graves e profundos 
agem sobre nós de tal maneira que o melhor de nós mesmos se 
exterioriza. A alma se desprende e sobe até as fontes vivas da 
inspiração. 

Quando eu tinha que fazer uma conferência em uma grande 
cidade, por mais de uma vez aconteceu dirigir-me, na véspera, à 
noite, a algum teatro lírico. Lá, escondido no fundo de um 
camarote, completamente isolado, eu me desinteressava de tudo o 
que se passava na sala ou no palco, para me deixar embalar pela 
obra musical. Sob a ação combinada dos instrumentos e das vozes, 
uma onda de idéias crescia em meu cérebro, um desabrochar de 
pensamentos e de imagens surgia das profundezas do meu ser. E, 
nesses momentos, eu determinava o meu tema com uma riqueza de 
matérias, uma profusão de argumentos, uma abundância de formas 
e de expressões que eu não poderia ter encontrado no silêncio e que 
nem sempre se apresentavam em minha memória no momento 
oportuno. 



O som dos grandes órgãos e os cantos sacros produzem em mim 
impressões ainda mais profundas. Durante os momentos em que 
posso ouvir boa música, o poder da arte abre, para meu benefício, o 
domínio dos tesouros escondidos das mais belas faculdades 
psíquicas, para, em seguida, deixar-me recair pesadamente na 
corrente habitual do pensamento e da vida. 

Na Terra, é pelo pensamento, oral ou escrito, que se comunica a 
fé e que se instruem os homens. Porém, no espaço, nos dizem os 
nossos guias, a música é a expressão sublime do pensamento 
divino. 

Já aqui na Terra, pode-se observar que um escritor ou um orador 
que estude a harmonia vê crescer, em proporção, os recursos da sua 
imaginação, sua penetração das coisas e sua facilidade em exprimi-
las. Certos homens talentosos não têm declarado que suas mais 
belas obras tinham sido concebidas em horas de êxtase, provocadas 
pela audição de ecos longínquos de algumas notas desprendidas dos 
concertos celestes, quer dizer, da orquestra infinita dos mundos? 

Sétima lição 
 
– Ação do pensamento na literatura e na oratória 

(27 de Janeiro de 1922) 

“Esta noite vamos abordar o domínio artístico, que tem por 
veículo puro o pensamento, o pensamento na literatura e na 
oratória. Em nossa última conversa mostramos como, sob o ponto 
de vista artístico, o reflexo do pensamento podia, graças a meios 
maravilhosamente sutis, ligar-se a moléculas fluídicas e, por meio 
de cores variadas, representando idéias, compor quadros nos quais 
a arte da cor reproduz cenas tendo o belo por símbolo; isso dito em 
forma de transição. E agora, qual será a ação do pensamento na 
arte? 



O pensamento é, antes de tudo, um dom de observação. O ser 
humano, encarnado ou desencarnado, pode explorar, em 
pensamento, todos os meios. Deixaremos de lado os seres que têm 
o caráter essencialmente material e levam seus pensamentos para 
mundos onde reina o espírito de lucro ou de luxúria. 

Porém, no ser evoluído, o pensamento se elevará muito mais 
alto. 

Vós sabeis que, em vossa Terra, esse pensamento liga-se à 
pintura dos costumes, à análise dos caracteres, e se traduz em 
escritos que revestem formas mais ou menos simbólicas. No 
espaço, o pensamento torna-se naturalmente muito mais livre; ele 
possui em si mesmo o reflexo exato de todos os sentimentos que, 
anteriormente, nele puderam se imprimir e impressioná-lo em graus 
diversos. O espírito, quando está liberto da matéria e chegou a uma 
certa elevação, pode transmitir seu pensamento diretamente a seres 
ainda encarnados. Daí os fenômenos da inspiração. 

Tomemos, por exemplo, um ser espiritual muito evoluído e que 
professe o culto da beleza perfeita. Ele reconhecerá na Terra os 
seres humanos cujo pensamento já se traduz em feixes luminosos. 
Ele sentir-se-á atraído para esses seres e seu próprio pensamento irá 
se misturar ao deles; suas moléculas fluídicas vivificarão, de uma 
forma intensa, as moléculas materiais geradoras que brotam do 
cérebro do ser que vive no vosso mundo. 

Os espíritos escritores se aproximarão dos artistas da pena; os 
antigos oradores sentir-se-ão atraídos para os mestres da palavra. 

Eis a transmissão do espaço para um mundo. Porém, no ser 
evoluído, o desejo de fazer irradiar seu pensamento através do 
espaço não é menor que aquele que o atrai em direção aos mundos 
habitados. Tomemos, por exemplo, um grande pensador da Terra; 
de regresso ao espaço, ele revelará aos espíritos que o cercam a 
própria essência das virtudes adquiridas. Depois, lendo nos 
cérebros dos seres encarnados, ali projetará ondas impregnadas de 
todas as qualidades do seu pensamento. 



É uma obra imperecível esta transmissão através dos corpos 
fluídicos, porque quando a irradiação do pensamento é intensa, ele 
impressiona os cérebros de tal maneira que estes guardam sempre a 
marca da impressão recebida. 

Existe uma estreita correlação entre os pensadores da Terra e os 
do espaço. Certos espíritos passam sua existência no espaço 
recolhendo essas impressões. Quando, por sua vez, sentem-se 
capazes de fazer os seres menos evoluídos aproveitarem essas 
impressões, eles retornam à Terra e então vêm a ser esses grandes 
escritores, esses grandes poetas e essas pessoas ilustres que ganham 
a respectiva admiração daqueles que os cercam. 

A arte da eloqüência forma-se da mesma maneira, porém com 
mais sutileza. No orador, as vibrações do espaço são 
poderosamente sentidas através do organismo, em conseqüência de 
um trabalho mais intenso, efetuado antes do nascimento, e pela 
ação de uma vontade muito mais forte. Cada orador, em graus 
diferentes, possui o dom da intuição, mais ou menos desenvolvido. 
Em geral, as qualidades de um mestre da eloqüência resultam de 
uma preparação realizada no espaço, graças à soma das impressões 
recebidas nesse meio. 

Segundo a disposição das moléculas materiais, a arte, no 
homem de letras ou no orador, é mais ou menos pura. Tendes a 
prova desse fato considerando-se as diferentes classes de escritores, 
de poetas, de oradores. No escritor comum, o pensamento ainda é 
carregado de um materialismo grosseiro. No poeta, o ideal, o 
símbolo, distinguem-se mais e quanto mais puros mais admiráveis 
eles são. O mesmo acontece com o orador que, profano ou sacro, 
consagra seu órgão físico à defesa e à difusão das máximas e dos 
preceitos que emanam quase de Deus. 

As formas de exteriorização do pensamento são tão múltiplas 
quanto os indivíduos. As categorias de pensadores podem se 
distinguir no espaço pela intensidade luminosa que se desprende do 
seu ser fluídico. Vossa palavra, de natureza absolutamente material, 
é algo desconhecido no espaço; assim sendo, quando um ser retorna 



a essa vida, ele deve se submeter a uma nova adaptação e sua 
linguagem tornar-se-á a da interpretação das cores. Na cor há uma 
gama de tal modo sutil e variada que as menores modulações 
podem representar as menores flutuações do pensamento. 

Um ser apaixonado pela arte poderá receber e transmitir 
pensamentos de uma delicadeza infinita e eu vos asseguro que, em 
minha opinião, a arte no pensamento se aproxima mais de Deus do 
que as outras artes. 

Que delícia é para nós, no espaço, sentir as vibrações de um ser 
tendo o caráter de uma pureza, de uma elevação notáveis e que se 
traduzem por radiações de uma tonalidade maravilhosamente rica 
em átomos fluídicos. 

Não retornarei aqui à análise de todos os domínios do 
pensamento. Eu quis simplesmente vos dar o mecanismo da 
transferência da arte da Terra ao espaço e seu princípio 
fundamental no meio das camadas fluídicas. Acrescentarei, e 
insisto em vos dizer, que o pensamento é, para nós, a coisa mais 
fácil de se transmitir, porque temos uma verdadeira alegria em 
ajudar na iluminação moral dos seres que vos cercam. 

Vossos cérebros humanos, fechados às sublimes idéias 
emanadas do Ser Divino, não podem, atualmente, compreender o 
encadeamento das forças em ação no Universo. Que vos baste saber 
que o pensamento de Deus atinge todos os seres e todas as coisas, 
que nenhuma de suas radiações é perdida, e que o nosso papel, de 
nós, pobres libélulas, é transmitir o melhor de nós mesmos àqueles 
que podem nos compreender. A arte vem nos ajudar nisso. 
Portanto, dediquem-se a pensar com arte. Amai aqueles que 
pensam bem. Porque, estejam certos disto, a própria essência desse 
pensamento é um reflexo da vida no espaço; lamentem aqueles que 
não sabem pensar. A arte é uma das formas da beleza e, como o 
pensamento, ela deve ser o seu veículo, porque a beleza encerra em 
si mesma os princípios da bondade, da grandeza e da justiça.” 



Oitava lição 
 
– Transmissão da arte na Terra 
– Os dons inatos 

(3 de Fevereiro de 1922) 

“Falaremos hoje sobre a transmissão da arte em vossa Terra, a 
fim de mostrarmos a participação que têm, nas composições 
artísticas, os espíritos que continuam uma obra cujos elementos se 
obtêm das fontes fluídicas e se propagam nos meios materiais. 
Vimos de que maneira, no espaço, um ser evoluído podia, por 
reflexos, reproduzir por meio de suas qualidades artísticas, temas 
retirados do domínio da arquitetura, da pintura, da escultura ou do 
pensamento. 

Vós vos lembrais que é graças à faculdade que cada ser fluídico 
possui, de poder constituir os elementos e os quadros de suas vidas 
sucessivas, que ele aprende e retém todas as coisas que formam a 
universalidade divina. Agora eu desejo, deixando de lado o 
problema da intuição, vos falar do espírito reencarnado que na 
Terra, por exemplo, quando o desenvolvimento corporal for 
suficiente, poderá sentir vibrar em seu ser as moléculas fluídicas 
impregnadas de radiações resultantes de várias vidas no espaço, 
radiações estas que se podem traduzir, em vossa Terra, por 
supostos dons inatos que levarão a criatura a uma situação de 
destaque na categoria dos artistas e dos pensadores. 

Tomemos a arquitetura: após ter reunido os elementos do 
desenho que enriquecerão seu cérebro de materiais capazes de 
concentrar as radiações, estas, intuitivamente, levarão o ser humano 
a criar formas ideais, inspirando-se, sem o saber, em imagens, em 
quadros, que poderão ser reconstituídos pelas radiações ligadas aos 
seus átomos cerebrais. 

Segundo o número de vidas percorridas, segundo a vontade de 
estudar, de compreender, os átomos serão mais ou menos animados 



de uma vida própria e, também de acordo com a flexibilidade de 
harmonia das linhas que lhe servirão de condutor, a obra criada será 
mais ou menos rica e elevada. 

De um lado, trabalho exterior, aquele que é ensinado durante a 
vida tangível do ser; de outro lado, fixação de moléculas radiantes, 
impregnadas das aquisições anteriores. Sobre essas linhas mais ou 
menos flexíveis, maleáveis, realiza-se uma produção, uma criação 
do objetivo. O arquiteto, em sua mesa de trabalho, de repente vê 
aparecerem as linhas, as abóbadas e, segundo sua vontade, um 
monumento se edifica; são as moléculas que, de acordo com os 
conhecimentos geométricos adquiridos, agem por extensão sobre os 
lobos cerebrais do artista e concretizam imagens idealizadas pelo 
abstrato. 

Servi-me do arquiteto como exemplo porque a arte arquitetural 
é, sob o vosso ponto de vista, a arte mais tangível. No espaço, o 
espírito percorre mundos infinitos; a arte da linha é para ele a 
primeira letra desse alfabeto grandioso que nós chamaremos de a 
gama das formas, dos sons e das cores. O ser vai obter no espaço e 
nos mundos essas formas necessárias, que serão reproduzidas pela 
escultura. Para um espírito mais sutil, que ocupa um escalão mais 
elevado da arte, a pintura será a preferida porque o relevo na 
pintura é unicamente fluídico e deve ser reproduzido pelo pincel. 

O terceiro escalão será o que dará acesso aos pensadores, aos 
filósofos, aos escritores. Os trabalhos geométricos, dos quais 
falamos, ali se tornam quase fictícios; sendo a geometria do 
pensamento simplesmente uma análise cada vez mais sutil dos 
seres e das coisas. 

Em nossa próxima conversa abordaremos a música e eu me 
esforçarei para vos demonstrar como as inflexões musicais devem e 
podem sintetizar todas as artes, porquanto elas são o veículo da 
inspiração que tudo cria e anima. 

Em minha vida terrestre, sensibilizei-me por todas as artes: 
pintura, escultura, música; agora, Deus permite que eu viva nas 



esferas onde tudo é vibração e eu desejo vos dar um resumo desta 
vida celeste.” 



Parte V 
 

» Participação do mundo espiritual na obra humana 
» Espiritismo, novo e vigoroso impulso ao pensamento 

(Maio de 1922) 

Em um tópico precedente, vimos que a preponderância da 
literatura francesa se sustentou por muito tempo. Ela possuía tudo o 
que seduz e cativa. No entanto, uma evolução se impõe, e chega um 
momento, na história do pensamento, em que a palavra e o gesto 
não são mais suficientes para traduzir as emoções da alma. E é 
nesse momento que o senso musical desperta e entra em ação na 
própria literatura, que deve ser como um reflexo da harmonia 
superior. A manifestação dessa tendência marca um grau a mais na 
ascensão do espírito em direção aos níveis mais elevados, assim 
como acontece no espaço onde a palavra deixa de ser empregada. 

Essa evolução do pensamento e de suas manifestações, sob suas 
inúmeras formas, arte, ciências, letras, será dirigida por uma 
participação cada vez mais íntima e profunda do mundo espiritual 
na obra humana. 

A revelação espírita nos proporciona inesgotáveis temas de 
inspiração e de sensação. Ela nos inicia nas condições de uma vida 
mais sutil, vida que é a finalidade essencial de toda ascensão e da 
qual os detalhes introduzem, nos programas de estudos e pesquisas, 
uma variedade de elementos que estendem ao infinito os limites de 
nossas concepções, de nossos conhecimentos. Daí resulta, 
forçosamente, uma fecundação, uma renovação completa de ideal 
que se desfaria e se alteraria sob o domínio das teorias materialistas 
ou dogmáticas, domínio que vai ter fim, apesar dos esforços 
desesperados dos seus partidários. 

Assim, o Espiritismo dá ao pensamento um novo e vigoroso 
impulso. Ele traça, na história dos seres e dos mundos, um círculo 



imenso, que permite todos os sonhos, todos os vôos da imaginação; 
ele abre novas saídas para tudo o que faz o poder, a grandeza, a 
beleza do Universo. 

Até aqui, a forma literária pôde parecer suficiente para exaltar 
os sentimentos nacionais e tudo o que se relaciona à epopéia das 
raças humanas e à vida planetária em geral. Ela pôde mesmo 
parecer excelente e produzir obras-primas que ficarão como 
monumentos imperecíveis do pensamento e do sentimento. Porém, 
por mais excelente que ela seja, a literatura torna-se pobre quando 
se trata de reproduzir as formas superiores da atividade humana. 

À medida que seus horizontes se alargam e que a humanidade se 
comunica com a vida universal, formas mais perfeitas de expressão 
e de sensação tornam-se necessárias, para responder ao estado 
vibratório, às radiações crescentes da alma. Uma intuição segura, o 
instinto do belo, levam o ser espiritual a substituir, na expressão do 
seu pensamento e no entusiasmo de sua alma, a harmonia pura pela 
palavra e pela letra. As revelações do invisível o estimulam a 
empregar, por sua vez, os procedimentos em uso na vida do espaço. 

– As qualidades de um belo estilo 

O verdadeiro mérito literário, as qualidades de um belo estilo, 
consistem em provocar o pensamento, as reflexões do leitor, em lhe 
criar uma atmosfera mental que contribua para desenvolver, para 
enriquecer suas faculdades, suas forças morais. 

Sem dúvida, fazer pensar é nobre, mas o que é mais nobre e 
mais meritório é elevar a alma em direção às alturas onde todas 
essas faculdades se desenvolvem na luz e no amor. É ajudá-la a 
atingir o grau de evolução que lhe permitirá sentir, não mais por 
seus órgãos materiais, mas em seus sentidos íntimos e profundos, 
as alegrias, as satisfações da vida superior; sentir essa vibração 
suprema que enche o Universo, segundo o ilustre Esteta, e que 
provoca a comunhão definitiva com o pensamento divino, o êxtase 
na beleza compreendida e realizada. 



– Teatro, meio de educação intelectual e moral; sua decadência 

As obras verdadeiramente belas e importantes tornaram-se raras 
entre os modernos, seja nas letras ou mesmo no teatro. Este poderia 
ser um poderoso meio de educação intelectual e moral, pela 
elevação dos pensamentos, dos sentimentos, pelos nobres exemplos 
postos diante do público. 

Porém, em lugar da sua missão grandiosa e benfazeja, o teatro 
tornou-se muito freqüentemente um método para favorecer as 
paixões doentias, excitar os sentidos. Em todos esses casos, ele se 
torna a obra de céticos gozadores, ignorantes ou descuidados do 
verdadeiro objetivo da vida; é a espuma brilhante e insalubre, o 
fruto mórbido de uma civilização deformada pela sedução do 
prazer e das riquezas. 

Quantas vezes, atraído pelo título de uma nova peça, por um 
brilhante cartaz, fui aos maiores teatros parisienses, na esperança de 
ali encontrar um alimento substancial no decorrer de uma noite 
bem empregada. Pobre de mim! minhas decepções não se contam 
mais. Em lugar da substância fecunda que eu esperava, eram cenas 
banais ou equívocas que se desenrolavam diante de meus olhos. 
Muita engenhosidade ali se empregava, sem dúvida. As palavras 
espirituais brotavam em feixes cintilantes ou flutuavam, como 
bolhas de sabão irisadas, sob as luzes da ribalta36, mas que o menor 
sopro arrasta sem deixar nenhum traço na lembrança nem na 
consciência do espectador, porquanto, o pensamento elevado, o 
exemplo encorajador, o ensinamento consolador sempre se 
encontravam ausentes. Além disso, a impressão que dali emanava 
era a de um vazio ou de impotência, quando não era ainda pior. 

É preciso devolver ao teatro a sua dignidade, reconstituir o ideal 
da cena desonrado por autores inaptos e corrompidos. 

Com o espetáculo mudando costumes e meios sociais, que 
constituem a trama da comédia, é preciso saber escolher o que pode 
elevar as inteligências e os corações. No entanto, como em nossos 
autores contemporâneos o que domina é sempre o tema do amor 



culpado, do amor doentio, assim se aguçam os apetites carnais, 
alimentam-se as paixões, precipita-se a decadência do teatro e 
trabalha-se para a corrupção geral. 

Parece que nossa época tem um gosto particular pelos tóxicos. 
Na ordem material, esse gosto se traduz pelo uso imoderado do 
álcool e do tabaco, até mesmo do ópio, do éter e de outras drogas 
maléficas, de tudo o que provoca as desordens físicas, arruína a 
saúde, faz a raça definhar. Na classe intelectual, esse gosto se 
manifesta por uma espécie de predileção por uma literatura e 
espetáculos pervertidos. Aqui o mal é ainda mais grave, porque é a 
consciência, o senso moral, a dignidade do homem que são 
atingidos. E daí resulta uma expansão dos apetites sensuais, uma 
orientação defeituosa da vida e das faculdades. 

Eis por que convém procurar todos os meios de elevar as almas, 
os pensamentos, em direção a essas regiões em que as emanações 
do alto varrem todas as impurezas. 

Desses cumes radiosos, contempla-se e penetra-se melhor a 
essência das coisas e de lá se desce com a soma de energia 
necessária para prosseguir nas lutas deste mundo e afastar de si as 
tentações perigosas, os prazeres aviltantes. 

– A poesia 
– A música, seu papel na inspiração profética e religiosa 

A poesia, na realidade, é apenas uma forma de música. Ela é 
submetida às mesmas leis do ritmo, da vibração, que são as leis da 
vida em seus estados superiores. 

A Antigüidade, criadora do gênero, havia compreendido. O 
poeta antigo era, ao mesmo tempo, cantor e músico. Porém, 
atualmente, a poesia não é mais que uma das formas da literatura. 
Como todas as manifestações da arte em geral, ela perdeu seu 
caráter augusto, para cair na banalidade. Somos inundados por um 
dilúvio de versos sem elevação e sem beleza. 



Ora, o verso não suporta a mediocridade. E é por isso que, na 
Idade Média como em nossos dias, escritores de grande talento, 
Dante37, Lamartine, Victor Hugo e outros, puderam conservar na 
poesia o seu brilho, o seu caráter de grandeza e salvá-la de uma 
queda irremediável. Para exprimir o sublime ideal, todas as 
palavras são impotentes. Chegando a uma certa altura, o 
pensamento encontra apenas termos humanos, apropriados às 
exigências do nosso plano inferior, mas incapazes de traduzir as 
impressões da vida superior. E é isso que o Esteta lamenta. Desde 
que a insuficiência da linguagem humana se revela, a música, com 
seus recursos infinitos, torna-se a única forma que se adapta à 
eterna beleza do Universo, a única forma de exprimir as sensações 
da alma radiosa, fundindo-se com o pensamento divino. 

A palavra, quando está unida à música, pode dar ao pensador 
uma forma de expressão mais intensa, mais penetrante. Porém, nos 
nossos dias, a aplicação desse método tornou-se muitas vezes bem 
vulgar. A romança38, a canção39, tinham, ainda recentemente, o seu 
encanto, o seu sabor. Hoje, sob a influência de certos meios 
públicos, a canção não é mais que uma profanação, um aviltamento 
da idéia. 

Porém, quando das cloacas impuras onde mãos sacrílegas a têm 
enlameado, a música se eleva em direção às alturas radiosas do 
pensamento e da poesia, ela se torna apta a traduzir os mais nobres 
sentimentos. Ela se acha em seu elemento. Lá, tudo são ondas, 
vibrações, harmonias, luz. Eis por que a poesia, para permanecer no 
seu verdadeiro papel, deve se inspirar nas leis da harmonia musical 
e reproduzi-las com fidelidade. 

A música, nós o sabemos, desempenha um grande papel na 
inspiração profética e religiosa. Ela coloca ritmo na emissão 
fluídica e facilita a ação dos espíritos elevados. Eis por que ela tem 
seu lugar nas reuniões espíritas, nas sessões em que é bom precedê-
las por um hino apropriado às circunstâncias. Muitas vezes os guias 
dos grupos exortam os assistentes a entoar um cântico para facilitar 
as manifestações. Porém, até agora, é preciso confessá-lo, os 



espíritas se encontram muito carentes desse tipo de música e são 
obrigados a recorrer a cânticos vulgares, a banalidades indignas do 
objetivo pretendido. É com uma dolorosa impressão que temos 
constatado, mais de uma vez, a penúria dos recursos musicais em 
uso nos grupos espíritas. Eis por que compomos um hino dedicado 
“aos invisíveis” e cuja música se deve a uma senhora que possui 
um certo senso estético e é plena de boa vontade. Mas eis que o 
senhor A.F., compositor muito conhecido, acaba de obter do 
Espírito Beethoven, por intermédio de um médium, um cântico 
espírita digno por completo do autor, e que em breve será 
divulgado. Os espíritas possuirão, finalmente, uma invocação 
musical em harmonia com suas idéias e suas aspirações. 

– Influência da música sobre todos os seres 
– A canção e o povo 
– O Esteta, sua personalidade 

Em toda obra pretendida – literatura, poesia, arte –, a escolha 
dos meios deve ser apropriada à grandeza do objetivo. 

Na verdade, a poesia está em toda parte onde a colocamos. Ela 
não se exprime somente pelo verso; ela pode impregnar todas as 
formas da linguagem escrita ou falada, todos os aspectos da arte. A 
poesia é a expressão da beleza propagada em todo o Universo. É o 
ardor comunicativo da alma que compreendeu, alcançado o sentido 
profundo das coisas, a lei das supremas harmonias e que busca 
penetrá-la em outras almas, pelos meios que lhe são próprios. 

Todos os seres são sensíveis à música. Até os animais recebem a 
sua influência. Conhece-se a lenda de Orfeu, atraindo com a sua 
lira e agrupando, ao redor dele, as feras da floresta. Os próprios 
insetos sentem as vibrações. Quando me ponho ao piano, as moscas 
voam em torno de mim de uma forma particular. 

O poder da música também se demonstra pela influência da 
canção sobre o povo. Ela é a companheira do trabalho, o apoio do 
esforço paciente e repetido, a alegria do lar, porque exalta as forças 
e os sentimentos do ser humano. Portanto, a canção também 



poderia ser um meio de elevação, porém, nós já o vimos, em nossos 
dias a canção se arrasta, muito freqüentemente, em terreno 
lamacento e perde todo o caráter regenerador. 

As duas últimas lições de o Esteta, que se encontrarão mais 
adiante, nos levam em direção às serenas alturas da arte. Elas 
terminam a série de comunicações que recebemos desse grande 
espírito, do qual conhecemos agora a personalidade. 

Ele foi um dos mais eminentes artistas da Renascença italiana, 
ao mesmo tempo arquiteto, pintor e escultor. A música também não 
lhe foi estranha. Hoje ele vive nas esferas superiores onde o Belo e 
o Bem reinam sem reservas; nelas ele procura a realização das suas 
grandiosas concepções. Nossos guias nos dizem que devemos 
considerar como um favor único a participação de o Esteta em 
nossos trabalhos, assim, queremos expressar-lhe toda a nossa 
gratidão, bem como ao poder soberano que permitiu tal 
intervenção. 

Em breve, falaremos sobre música e daremos as lições do 
Espírito Massenet consagradas mais especialmente a essa grande 
arte. Graças a essas lições, um raio de luz da vida celeste penetrou 
em nossa obscuridade e nossas débeis tentativas humanas 
adquiriram mais relevo e mais amplidão. 

Nona lição 
 
– A música e a transmissão do pensamento artístico 
– Perispírito, receptor das ondas musicais 

(10 de Fevereiro de 1922) 

“Hoje falaremos sobre a música do espaço, considerada como 
meio de transmissão do pensamento artístico. Sei que um outro 
espírito, mais perto de vós40, já tentou vos fazer compreender a 
forma como as ondas, que chamais de musicais, são criadas e 



depois transmitidas através do espaço, para chegarem aos diferentes 
mundos. Já vos disseram que o que chamais de sonoridades para 
nós é comparável às cores que, transportadas em moléculas 
fluídicas, percorrem os campos vibratórios e vão comunicar aos 
seres impressões semelhantes àquelas que vossos ouvidos 
percebem quando ouvis uma gama de sons harmonizados neste ou 
naquele grau de vibrações. 

Na Terra, quando uma nota é tocada, se ela provém do tom 
maior, essa nota vos transmite uma sensação de alegria plena e 
irrestrita. Se ela é em tom menor, ao contrário, vosso cérebro 
receberá uma sensação de profundidade, algumas vezes de tristeza 
ou de grande dor, de acordo com a modulação dos acordes e o 
número de notas tocadas. 

Portanto, a esses dois grandes princípios, maior e menor, 
correspondem duas sensações: alegria e dor. Entre essas notas, 
tendes uma infinidade de combinações que, por isso mesmo, 
formarão imagens. Assim como o escultor forma uma imagem 
virtual, o grupo de notas, os acordes, conforme sejam moduladas 
em tom maior ou menor, formarão por seu estilo uma série de 
pensamentos, que se tornam mais ou menos compreensíveis, 
segundo a evolução dos modos41 da música. Eis aqui um ponto 
estabelecido: as artes plásticas formam imagens e a arte das ondas 
musicais forma, igualmente, imagem, mas uma imagem mais sutil, 
da qual o teor é mais frágil e a compreensão mais delicada. 
Segundo o grau de evolução dos seres, essa compreensão será mais 
ou menos profunda. É por isso que muitas vezes, na vossa Terra, 
um ser de uma cultura média será impressionado, enquanto que seu 
cérebro ficará refratário quando ele quiser servir-se do alfabeto para 
exprimir seus pensamentos por meio de ondas que qualificais de 
musicais. 

No espaço, como sabeis, não temos instrumentos, são nossos 
perispíritos que recebem as ondas transmissoras do pensamento 
musical. Também será preciso impregnar diretamente os seres que 
devem receber ondas dessa natureza. Como os outros artistas, o 



espírito evoluído no sentido musical, e que pode experimentar 
sensações infinitamente suaves e sutis, também pode transmiti-las 
com a ajuda de vossos instrumentos e por intermédio do cérebro de 
um dos vossos executantes. 

A matéria, para ser posta em movimento pelas ondas fluídicas, 
necessita de um intermediário, que será o vosso cérebro, o qual, em 
decorrência, age como um pólo atrativo e uma placa sensível, de 
onde partem todas as irradiações que emanam dos fluidos. 

Vossos grandes músicos podem, como os outros artistas, receber 
a inspiração, seja do espaço, seja como resultado de trabalhos 
anteriores. É exatamente o mesmo fenômeno que se produz com os 
outros artistas. 

No espaço nossos meios são muito mais rápidos que os vossos; 
não temos necessidade de instrumentos para trocar pensamentos, e 
nossa música é toda de impressões, agindo diretamente sobre a 
parte mais sensível do nosso ser fluídico, aquela que contém, em 
diversos graus, a centelha divina e que, entre vós, é representada 
pelo órgão do coração. 

As outras artes se refletem por imagens esculturais ou 
pictóricas, que são as formas de transmissão de pensamento e, para 
nós, substituem a palavra. A música é uma impressão especial que 
invade todo o nosso ser fluídico, lança-o no êxtase, na beatitude, 
faz com que ele sinta sensações de alegria, de quietude, de 
angústia, de desgosto, de dor, de pena, de remorsos. Tal é, mais ou 
menos, a gama de todas as sensações ascendentes e descendentes, 
que vão do rosa ao preto; o preto representando o nada. 

Compreendeis, por conseguinte, sob o ponto de vista puramente 
artístico, que sensações infinitas podem agir sobre um espírito já 
evoluído. Agora podeis, na Terra, preparar-vos para receber essas 
sensações no Além, afastando de vós qualquer satisfação material e 
sensual. Procurai as atrações artísticas, por mais pobres que sejam; 
enriquecei vosso pensamento, dai aos vossos nervos um alimento 
de fortes vibrações; enchei vosso cérebro de sensações que, no 
vosso mundo, se traduzem por estudos analíticos de vossas vidas 



terrestres. Tudo isso, um dia, repercutirá no espaço, ao cêntuplo, 
porquanto as vibrações armazenadas em vosso ser carnal 
despertarão e atrairão, como uma lira com mil asas42, todas as 
sensações atrativas que podem gerar os sentimentos mais 
harmoniosos, os mais elevados, que circulam nas correntes que 
emanam diretamente da esfera divina. 

É o mais alto grau da arte, uma sensação artística infinita. 

Vossas pobres criaturas não podem experimentar as alegrias 
inefáveis que sentimos quando essas sensações vêm tocar nossos 
espíritos extasiados. 

Que são essas sensações? Tentarei, como conclusão, dizer-vos, 
com a permissão de Deus, o que elas podem ser. Isso não será fácil, 
porque seria vos abrir uma visão direta sobre a obra divina. Vossos 
guias vão orar. Espero poder vos dar, em algumas palavras, uma 
idéia dessa grande obra de beleza, de luz e de harmonia.” 

Décima e última lição 
 
– As sensações artísticas e os espíritos elevados 
– Ação do foco divino 
– Arte, meio de sentir a grandeza de Deus 

(17 de Fevereiro de 1922) 

“O tema final das nossas conversas torna-se mais e mais 
delicado e os elementos que encontro no médium são de tal modo 
restritos que devo vos pedir que me desculpem a pobreza das 
expressões empregadas. Iremos quase entrar e planar no domínio 
divino. 

Hoje, eu queria poder entreabrir uma janela sobre esse azul 
celeste, que é o centro de todas as radiações e resume, para vós, 
todas as virtudes, todas as potências intelectuais e morais. 



Comprovastes, em vossas vidas humanas, que cada ser possui, 
em graus diversos, seja por intuição, seja como resultado da sua 
vontade, qualidades que ele adquiriu na Terra, em vidas anteriores 
ou por aspirações em direção às esferas fluídicas divinas. 

Atrevo-me a vos dizer que o Ser divino é um centro radiante, 
composto de todas as coisas e compondo cada coisa. 

Vossas imaginações terrestres não podem compreender isso. 
Aliás, não é necessário, visto que, em vosso plano, não tendes a 
obrigação de vos colocardes mais alto do que a evolução vos 
permite. Porém, do espaço, temos uma sensação mais forte de que 
existe uma esfera, um campo de ação no qual as ondas fluídicas 
impressionam e fazem vibrar, em nosso plano, os seres espirituais, 
em vosso plano, os seres corporais, e que representa o poder, a 
beleza, a harmonia do divino. Essa harmonia é a própria essência 
da arte; é ela que, empregada na medida certa, faz vibrar os 
cérebros dos gênios e põe em ação as inteligências em fase de 
evolução, por um trabalho e uma vontade firmes e racionais. Essas 
esferas abrem a entrada do campo divino. Nós podemos representá-
lo melhor que vós, no entanto ainda não podemos nos fundir nele. 

Eu queria abrir inteiramente a janela para vos comunicar o 
pensamento divino, para vos dizer de que forma e por qual 
irradiação fluídica integral a obra criadora prossegue, porém, não 
está ao meu alcance abrir completamente a porta para esse azul 
criador. Portanto, é apenas por uma pequena abertura que posso 
comunicar aos vossos cérebros e aos vossos corações o que eu 
mesmo sei. 

O foco divino, então, está em ação constante e regular, criando o 
movimento universal. É por meio dele que as criaturas nascem, 
vivem e se transformam, segundo a pureza dos elementos físicos 
empregados. A irradiação divina se faz sentir mais ou menos 
intensamente sobre as moléculas que aprisionam seu espírito. 

O corpo humano é mais ou é menos perfeito. Há uma questão de 
atavismo, uma questão de atração espiritual nos meios mais puros 
ou menos puros que os ditos corpos atravessam. As criações 



provindas do campo divino são de uma elevação grandiosa. À 
medida que nos aproximamos dele, compreende-se melhor o 
funcionamento desse grande organismo que é o Universo. 

É um fato indubitável que, quando o conjunto de rodas de uma 
máquina não se move continuamente, elas chegam a se cobrir de 
uma ferrugem que impede seus eixos de funcionarem regularmente. 
A ferrugem se traduz entre os seres organizados por uma influência 
dos caprichos e das esquisitices inerentes aos meios inferiores e, 
quando há excessos, pela influência das imperfeições e dos vícios. 

É assim que se degenera o bem, mas ele pode reviver ao contato 
das fontes puras, assim como alguém que trabalhe em mecânica de 
precisão pode recolocar sobre seus eixos um instrumento que não 
funcionava mais. 

Por uma vontade sempre firme, por um apelo direto, aspirai, 
portanto, as irradiações vivificantes, assim podereis vos manter em 
relação com os feixes fluídicos que emanam do campo divino e que 
vivificarão, por sua ação, as partes dos vossos seres contaminadas 
pela ferrugem dos defeitos e dos vícios. É por essas relações, quase 
constantes, com esses feixes fluídicos, que o ser, em um mundo ou 
no espaço, conserva aptidões, meios de elevação, intuições que 
formam o sentido genérico da palavra arte. 

É por isso que cada ser deve ter cuidado com o seu progresso e 
conservar em si mesmo esse pólo atrativo que, se traduzindo 
virtualmente por capacidades correspondentes aos seus desejos, 
será mais, ou menos, apaixonado pela arte. Esta palavra, arte, quase 
mágica, significa: irradiação emanando de um campo 
supracósmico; essa irradiação mantém em nosso mundo a luz, a 
grandeza, o poder, a beleza, a bondade, que emanam do foco que 
forma o centro do campo fluídico divino. 

Eu falei, em uma conversa anterior, desse ponto mais sensível 
do organismo humano que se chama coração. É do coração que 
parte a vibração que, espalhando-se em todo o vosso ser, lhe 
fornece os meios de exteriorizar pensamentos nobres e elevados. 
Porém, analisai bem essa vibração, refleti e compreendereis que 



quando um sentimento generoso faz vibrar o vosso coração, é 
porque ele recebeu no mesmo instante, por uma onda emanada do 
divino, o impulso de um nobre e generoso sentimento. 

É graças a uma evolução racional em planos diferentes, em 
mundos diversos, que os seres se depuram gradualmente. O que se 
faz em torno de vós far-se-á muito mais em torno dos seres, dos 
mundos, das esferas. 

Para concluir nossas palavras, a arte é, para o ser humano, o 
chamado do campo divino. Quanto mais um ser, por sua vontade e 
por seus atos, se aproxima de Deus, mais ele está apto a sentir os 
eflúvios e as vibrações divinas. Segundo sua evolução, essas 
vibrações se traduzirão por criações de virtudes, com a palavra 
virtude sendo tomada em um sentido bastante geral. Em minha 
consciência ela significa tudo o que é digno de ser amado. A arte, 
portanto, é um dos meios de se sentir a grandeza de Deus. Devemos 
agradecer ao Criador por nos deixar sempre em relação com ele, e 
temos que nos tornar cada vez mais dignos disso. É preciso venerar 
e amar a arte, porquanto, através da imensidão do espaço, ela é a 
mensageira da imortal irradiação e do movimento divino universal. 

Guardemos no mais profundo do nosso ser esse ponto sensível, 
que é para nós um dos pólos de comunicação com o nosso Criador. 
Quer estejamos munidos de um corpo carnal ou de um invólucro 
espiritual, a irradiação divina sempre chega até nós, quando não 
deixamos na inação, por uma inércia repreensível, essa máquina 
que deve servir de transmissão aos fluidos e às ondas divinas. O ser 
evoluído tem a alegria de ajudar no aperfeiçoamento e na 
preservação de seres mais materiais. 

A arte, mensageira do divino, é a chama que jamais deve se 
apagar, ela deve nos fazer compreender que a beleza e a glória de 
Deus são infinitas. Pode haver arte mesmo nas mais pequenas ações 
se, adaptando-se ao meio onde age, a irradiação divina que se 
exterioriza espalha ao seu redor uma chuva de ondas benéficas. 

Como há evolução nos seres, há evolução nas artes. Vós tendes 
os primitivos nas artes, assim como nas ações e nas virtudes, 



porém, a centelha sempre brilha nas condições em que ela pode se 
manifestar para confirmar a grandeza de Deus.” 



Parte VI 
 

» A Música (Parte 1) 

– A música nas esferas superiores 

(Julho de 1922) 

A música é a voz dos céus profundos. No espaço tudo se traduz 
em vibrações harmônicas e certas classes de espíritos comunicam-
se entre si apenas por meio de ondas sonoras. 

Na Terra, a sinfonia e a melodia não são mais que ecos débeis e 
deformados dos concertos celestes. Nossos instrumentos, mesmo os 
mais perfeitos, sempre têm qualquer coisa de mecânico e de áspero, 
enquanto que os sistemas de emissão do espaço produzem sons de 
uma delicadeza infinita. 

Eis por que, em todos os graus da escala dos mundos e da 
hierarquia dos espíritos, a música tem um lugar importante nas 
manifestações do culto que as almas rendem a Deus. Nas esferas 
superiores, ela se torna uma das formas habituais da vida do ser, 
que se sente mergulhado em ondas de harmonia de uma intensidade 
e de uma suavidade inexprimíveis. 

Por ocasião das grandes festas no espaço, dizem nossos guias 
espirituais, quando as almas se reúnem aos milhões para prestar 
homenagem ao Criador, na irradiação de sua fé e de seu amor, delas 
escapam eflúvios, radiações luminosas, que se colorem de cores 
combinadas e se convertem em vibrações melodiosas. As cores se 
transformam em sons e, dessa comunhão dos fluidos, dos 
pensamentos e dos sentimentos, emana uma sinfonia sublime, à 
qual respondem os acordes longínquos vindos das esferas, dos 
astros inumeráveis que povoam a imensidão. 

Então, do alto descem outros acordes, mais potentes ainda, e um 
hino universal faz céus e terras estremecerem. Ao perceber esses 
acordes, o espírito se desenvolve, se expande; ele sente que vive na 



comunhão divina e entra em um arrebatamento que chega ao 
êxtase. 

– A percepção das harmonias do espaço 
– Melodias ouvidas na hora da morte 

Sobre a Terra, a sinfonia é a forma mais alada da música. 
Quando esta é aliada a palavras, ela parece a Vitória Áptera43, que 
rastejava sem poder levantar vôo e planar no alto. A música ligada 
a palavras perde um pouco do seu prestígio e da sua amplidão. No 
entanto, a melodia nos acalenta, nos seduz, nos encanta; ela grava 
em nossa memória motivos que gostamos de repetir e que nos 
consolam nas tristezas de cada dia. Essa música, porém, parece 
bem pobre se a compararmos às harmonias do espaço; para 
entender e apreciar estas harmonias é preciso possuir sentidos 
psíquicos bastante desenvolvidos. 

Vimos mais de uma vez, nas sessões, grossas lágrimas rolarem 
sobre as faces de certos médiuns, que percebiam os ecos da 
sinfonia eterna. 

O médium G. Aubert, ainda que ignorante em música, em um 
completo estado de automatismo, toca no piano sonatas, árias 
inéditas e variadas, nas quais se reconhece o estilo de Beethoven, o 
de Bach44, o de Chopin45, o de Berlioz46, etc. A maior parte dos 
compositores célebres afirma que, em suas horas de recolhimento, 
ouvem vozes, sons, que não provêm da Terra.47 

Durante as famosas sessões dadas por Jesse Schefard, médium 
escocês, em todas as grandes capitais e diante de várias cortes 
soberanas, bem como nas sessões do Dr. San Ângelo, em Roma, 
ouviam-se coros celestes e acordes de numerosos instrumentos 
invisíveis. Os solos48 permitiam reconhecer as vozes dos cantores e 
cantoras falecidos. 

A Sra. de Koning-Nierstrass relata uma de suas sessões,49 nos 
seguintes termos: 



“Jesse Schefard se hospedou em minha casa, em Haye, por 
cerca de seis semanas. Uma noite, eu e alguns amigos estávamos 
reunidos. O médium, tendo se levantado em meio-transe, colocou-
se ao piano. Batidas ressoaram de todos os lados, luzes voltejavam 
no ambiente como borboletas... De repente, vozes de homens e de 
mulheres encheram o ar. Era um coro que entoava uma espécie de 
cântico; o Hosana e o Glória a Deus foram ouvidos por todos nós. 
Ora era um coro, ora vozes de mulheres, o soprano dominando todo 
o canto. Sentada perto do médium, constatei que ele não havia 
aberto a boca. 

Dois dias depois, uma de minhas vizinhas me disse: ‘Ah! 
senhora de Koning, desfrutei do belo concerto que houve na outra 
noite na vossa casa, que músicos e que lindo coral se fizeram 
ouvir!’ E eu lhe perguntei: ‘A senhora ouviu uma voz de cada vez 
ou todo um coro?’ ‘Um coro, respondeu a senhora, eu percebia bem 
distintamente o soprano. Quem é que cantava tão 
maravilhosamente?’” 

Esse testemunho espontâneo destruía qualquer hipótese de 
alucinação. 

A respeito da música dos espíritos, lê-se na Introdução de 
Ensinamentos Espiritualistas, de Stainton Moses, professor da 
Faculdade de Oxford, a descrição de fenômenos obtidos em uma 
sala em que não havia piano, violino ou qualquer outro 
instrumento. 

“Um som se produzia, excessivamente difícil de se descrever. 
Ele se parecia com o suave som de um clarinete, aumentando de 
intensidade e diminuindo novamente, descendo até a primeira 
emissão abafada, por vezes também se extinguindo em um longo 
lamento melancólico. Jamais tendo ouvido algo que se aproxime 
desse som verdadeiramente extraordinário, só posso lhe dar uma 
descrição muito imperfeita; é preciso observar que obtivemos dele 
apenas notas isoladas e, no melhor dos casos, ritmos isolados. Os 
agentes invisíveis atribuíam esse fato à organização antimusical do 
médium.” 



Aliás, lê-se em Light, de 30 de abril, as seguintes narrações, que 
mostram uma outra modalidade dessas manifestações, obtidas à 
cabeceira de moribundos e percebidas por outras pessoas presentes. 

“Muitos livros foram escritos sobre as visões de moribundos e 
os acontecimentos extra-normais observados no momento da morte. 
Entre os casos mais interessantes, pode-se citar o do pequeno 
prisioneiro do Templo: Luís XVII50. Beauchesne conta que poucos 
instantes antes da morte do jovem príncipe, perguntaram-lhe se 
sofria muito. Ele respondeu: ‘Sim, sofro, mas não muito, a música é 
tão bela’. Fizeram-lhe perguntas referentes a essa música que 
pessoa alguma ouvia, mas ele persistia em dizer: ‘É tão bela, eu a 
ouço’, e se admirava que ninguém a ouvisse.” 

Há, também, o caso de Jacob Boehme51, cuja partida da Terra 
foi acompanhada da mais suave melodia, a qual ele foi o único a 
ouvir e a proclamar divina. Para Goethe, ao contrário, os sons que 
ele percebia em seu leito de morte, quando gritava; “Luz, mais luz 
ainda”, foram ouvidos por aqueles que se encontravam perto dele. 

Chegam-nos de todos os lados da Inglaterra narrações sobre 
essas melodias do Alto, ouvidas pelos moribundos e 
freqüentemente por aqueles que os assistem. 

“A Sra. Leaning nos escreve: ‘Quando Lily Sewell morreu, sons 
harmoniosos foram ouvidos, pareciam proceder de um canto do 
quarto e isso durante os dois dias que precederam a morte. A 
criança não ouviu nada, mas seus pais, sua irmã e a empregada os 
perceberam, e no terceiro dia, quando a criança morreu, o som se 
suavizou, tornou-se semelhante ao som de uma harpa eólica52, saiu 
do quarto, passou pela casa e se afastou gradualmente.” 

Um professor de Eton53, em 1881, estando ao lado de sua mãe, 
ouviu, alguns minutos após ela ter morrido, a suave música de três 
vozes infantis, cantando um hino de uma forma tão penetrante que 
um ser humano não poderia tê-lo feito. Duas pessoas presentes, e o 
médico que lá se encontrava, também a ouviram e abriram uma 
janela para descobrir de onde vinham esses sons maravilhosos. 



O Dr. Kenealy conta, assim, a morte de seu jovem irmão: “Seu 
quarto se abria para uma grande e bela paisagem, emoldurada por 
verdes colinas. Perto do seu leito, várias pessoas da família estavam 
sentadas, assim como o médico; era quase meio-dia, o Sol brilhante 
iluminava o quarto, o ar era puro e transparente; de repente, 
ouvimos uma melodia divina elevar-se bem perto de nós: era uma 
voz melancólica e celeste de mulher, voz cujas modulações não 
podem se descrever. Isso durou alguns minutos, depois fundiu-se, 
como o encrespamento das ondas sobre a areia, ora ainda 
ressoando, ora apenas murmurando, depois fez-se o silêncio. 
Quando o canto começou, a criança entrou em agonia e, ao último 
murmúrio, sua alma partiu.” 

Por fim, anotamos este caso descrito por H. Rooske de Guilford: 
“Há alguns anos, minha irmã e eu tivemos uma experiência que foi 
uma grande ajuda para nós na vida. Nossa mãe estava gravemente 
enferma, o médico e a governanta sabiam que seus sofrimentos 
chegavam ao fim. Uma noite em que a minha irmã a velava com a 
governanta, ouviu, de repente, o mais belo, o mais majestoso dos 
coros, cantando por vozes como jamais ela havia ouvido assim, tão 
celestes. Virando-se para a governanta, ela lhe pergunta: ‘Estais 
ouvindo?’ E ela respondeu: ‘Não ouço nada.’ Eu estava deitado no 
quarto vizinho, esgotado por longas vigílias e cruéis inquietações; 
os sons celestes me despertaram de um profundo sono, saltei da 
minha cama e corri ao quarto de minha mãe, perguntando: ‘De 
onde vem essa música maravilhosa?’ De repente, os sons cessaram 
e nos aproximando da cama, vimos que a doce alma havia partido 
com a divina melodia.” 

– Poder e ação das vibrações sonoras 

Vê-se, pelos fatos acabados de narrar e pelo que as lições de o 
Esteta afirmam, que o poder das vibrações sonoras se revela sob 
mil formas. À medida que o homem penetra mais no conhecimento 
do Universo e da sua estrutura íntima, a lei que o rege, que é da 
harmonia musical, aparece-lhe em seu princípio, assim como em 



seus maravilhosos efeitos. É por ela que se edificam e se perpetuam 
toda a arquitetura dos mundos, todas as formas da vida universal. 
Pode-se perceber isso por uma simples experiência. Não é curioso, 
por exemplo, seguir sobre a placa de vidro ou de metal salpicada de 
areia e posta em contato com um instrumento de cordas, as formas 
geométricas, os desenhos delicados e complicados que resultam de 
cada nota e de cada acorde? 

No estudo da arte, não é preciso deixar-se desgostar por uma 
aridez aparente e superficial. O exame atento, a análise constante 
de todo tema estético, revela-nos atrativos insuspeitáveis e 
contribui para nos iniciar na lei geral do belo. Pode-se comparar 
esse exercício mental à subida de uma montanha de aspecto áspero 
e escarpado, mas da qual cada depressão do terreno contém 
maravilhas ocultas e que, do seu cume altivo, nos faz descobrir o 
conjunto harmônico das coisas que se desenvolvem sob os nossos 
olhares. 

Todos os homens podem e devem se interessar por essa questão, 
porque ela lhes reserva alegrias intelectuais bem superiores a tudo o 
que os prazeres mentirosos proporcionam. 

O mais humilde operário tem em seu pensamento uma saída 
possível em direção à compreensão do Belo, e aí ele sempre 
encontrará novos recursos para aperfeiçoar sua própria obra. A arte 
dentro da profissão é um encaminhamento à arte superior. Cada um 
trabalha com um gênero particular de beleza mas, na sua finalidade 
ascensional, todas as almas se expandem numa concepção radiosa 
da universal e eterna beleza. 

A dissociação da matéria e a ação das forças intra-atômicas dão 
nascimento a uma nova ciência que, ao se desenvolver, abre, ao 
espírito humano, perspectivas mais amplas sobre a obra do 
Cosmos. 

Em breve se reconhecerá o misterioso laço que une o 
pensamento, a vontade, à vibração, e que faz da vibração o agente 
do pensamento e da vontade, a fim de se construírem as 
inumeráveis formas que povoam a imensidão. 



Em resumo, o som, o ritmo, a harmonia, são forças criadoras. Se 
nós pudéssemos calcular o poder das vibrações sonoras, avaliar sua 
ação sobre a matéria fluídica, sua forma de agrupar os turbilhões de 
átomos, chegaríamos a um dos segredos da energia espiritual. 

No entanto, é suficiente observar, na experiência que acabamos 
de citar, as figuras geométricas traçadas pela voz humana ou pelo 
arco de um violino sobre a placa de vidro recoberta de areia fina, 
para compreender, por comparação, como o pensamento divino, 
que é a vibração mestra e a suprema harmonia, pode agir sobre 
todos os planos da substância e construir as formas colossais das 
nebulosas, dos sóis, das esferas, e fixar sua trajetória através dos 
espaços. 

O espetáculo da vida universal nos mostra, por toda parte, o 
esforço da inteligência para conquistar e realizar o belo. Do fundo 
do abismo da vida, o ser aspira e sobe em direção ao infinito das 
concepções estéticas, à ciência divina, aos cumes eternos onde 
reina a beleza perfeita. O esplendor do Universo revela a 
inteligência divina, assim como a beleza das obras de arte terrestres 
revela a inteligência humana. 



Parte VII 
 

» A Música (Parte 2) 

– A arte e a mediunidade 
– O poder terapêutico da arte musical 

(Agosto de 1922) 

A música desperta na alma impressões de arte e de beleza que 
são a alegria e a recompensa dos espíritos puros, uma participação 
na vida divina em seus encantos e seus êxtases. 

A música, melhor que a palavra, representa o movimento, que é 
uma das leis da vida; eis por que a música é a própria voz do 
mundo superior. 

Para exprimir os esplendores da obra universal é necessária a 
beleza suprema da forma. Dissemos que nem a poesia, nem a 
música suportam a mediocridade. No entanto, apesar da indigência 
estética do nosso tempo, é preciso reconhecer e louvar os esforços 
de alguns autores que, em suas tentativas, se aproximaram do ápice 
e conseguiram realizar obras onde passa uma inspiração, uma 
radiação da beleza soberana. Pela ópera, notadamente, conseguiram 
mover a fibra dos entusiasmos generosos nas almas. 

Isso porque, para gerar, para produzir obras geniais capazes de 
elevar as inteligências até os pontos mais altos do pensamento, até 
o ideal de beleza perfeita, é preciso, inicialmente, criar a si mesmo, 
edificar sua própria personalidade e torná-la capaz de experimentar, 
de compreender os esplendores da vida superior e a eterna 
harmonia do mundo. 

Que forças, que emanações, que consolações, que esperanças 
podemos passar a outras almas, se em nós mesmos temos apenas 
obscuridade, dúvida, incerteza e fraqueza? O que se poderia esperar 
de espíritos céticos, fechados a todas as impressões elevadas, 
surdos a todas as vozes, a todos os ecos do Além? 



A miséria estética da nossa época explica-se pela impotência da 
alma contemporânea em conceber uma fé esclarecida, uma 
concepção maior e mais elevada da beleza universal. 

Por conseqüência, deve-se apreciar as exceções que se 
produzem e o entusiasmo de raros autores que se esforçam para 
conduzir a opinião em direção às regiões do ideal. 

Porém, à medida que um novo ideal desperta e os focos do 
espiritualismo se acendem sobre todos os pontos da Terra, veremos 
eclodir e desenvolver-se nas almas um reflexo mais poderoso dos 
esplendores da vida invisível, tal como a revelam os ensinamentos 
dos nossos amigos do Além. E isso será o sinal de uma floração de 
obras, o ponto de partida de uma era artística que suplantará em 
grandeza e em riqueza a obra dos séculos que a precederam. 

Sem dúvida, o espetáculo do mundo terrestre e da vida humana, 
com seus contrastes marcantes, nos oferece uma variedade 
suficiente de quadros, de imagens, de cenas – amores e ódios, 
paixões e dores – para inspirar obras fortes, como as que o passado 
nos legou. Porém, que serão esses temas, por mais ricos que sejam, 
comparados ao imenso panorama que a revelação espírita e suas 
descrições da vida dos espaços desenrola aos nossos olhos? Em que 
se transformam as peripécias de uma existência humana ao lado dos 
amplos horizontes do destino da alma em sua ascensão através do 
ciclo dos tempos e dos mundos? E as alegrias, as provações, as 
quedas, os reerguimentos, a descida no abismo e o bater de asas na 
luz, os holocaustos que são uma reparação, um resgate, as missões 
redentoras, a participação crescente na obra divina? 

Quem contará as poderosas harmonias do Universo, harpa 
gigantesca vibrando sob o pensamento de Deus, o canto dos 
mundos, o ritmo eterno que embala a gênese dos astros e das 
humanidades! Ou a lenta elaboração, a dolorosa gestação da 
consciência por meio de estágios inferiores, a trabalhosa construção 
de uma individualidade, de um ser moral! Quem narrará a 
conquista da vida, sempre mais ampla, mais plena, mais serena, 



mais iluminada pelos raios de luz do alto; a caminhada de cume em 
cume buscando obter a felicidade, o poder e o puro amor! 

Esses importantes temas estão ao alcance de todos. Em todo 
poeta, artista, escritor, existem insuspeitáveis germes de 
mediunidade e que apenas pedem para eclodir; por eles o obreiro 
do pensamento entra em relação com a fonte inesgotável e recebe 
sua parte de revelação. Essa revelação de estética apropriada à sua 
natureza, ao seu gênero de talento, ele tem por missão exprimi-la 
sob formas que farão penetrar na alma das multidões uma vibração 
das forças divinas, uma radiação do foco eterno. 

É na comunhão freqüente e consciente com o mundo dos 
espíritos que os gênios do futuro irão haurir os elementos de suas 
obras. Presentemente a penetração dos segredos da sua dupla vida 
vem oferecer ao homem a ajuda e os esclarecimentos que as 
religiões enfraquecidas não poderiam mais lhe proporcionar. Em 
todos os âmbitos, a idéia espírita vai fecundar o pensamento que 
trabalha. 

O canto e a música, em sua íntima união, podem produzir a mais 
alta impressão. Quando a música é sustentada por nobres palavras, 
a harmonia musical pode elevar as almas até as regiões celestes. É 
o que acontece na música religiosa, no canto sacro. 

O cântico produz uma dilatação salutar da alma, uma emissão 
fluídica que facilita a ação das potências invisíveis. Não há 
cerimônia religiosa verdadeiramente eficaz e completa sem o 
cântico. Quando a voz pura das crianças e dos jovens ressoa sob a 
abóbada dos templos, dela se desprende como que uma sensação de 
suavidade angélica. 

Porém, unida a palavras imorais, a música não é mais que um 
instrumento de perversão, um veículo de deformidade que precipita 
a alma na baixa sensualidade e é uma das causas da corrupção dos 
costumes em nossa época. 

O fenômeno sonoro se desenvolve de círculos em círculos, de 
esferas em esferas e se dilata até o infinito. Ele conduz a alma, em 
suas grandes ondas, sempre mais longe, sempre mais alto no mundo 



do ideal e nela desperta sensações tão delicadas quanto profundas, 
que a dispõem às alegrias e aos êxtases da vida superior. 

Seu poder misterioso e soberano se estende sobre todos os seres, 
sobre toda a natureza. Efetivamente, a lei das vibrações harmônicas 
rege toda a vida universal, todas as formas de arte, todas as criações 
do pensamento. Ela introduz equilíbrio e ritmo em todas as coisas. 
Ela influi até sobre a saúde física por sua ação sobre os fluidos 
humanos. Sabe-se que Saul54, em suas crises nervosas, mandava 
chamar Davi, que, com os sons de sua harpa, acalmava a irritação 
do monarca. Em todos os tempos, e ainda em nossos dias, a arte 
musical foi aplicada à terapêutica, e com resultados positivos. 
Poderíamos multiplicar os exemplos. 

A harpa, com os seus sons eólicos55, dissipa nossas 
inquietações, acalma nossas dores e embala deliciosamente nossas 
almas. Nossos pais, os celtas56, a consideravam como um elemento 
indispensável à vida intelectual. Realmente, o código de Hoël diz 
que “Há três coisas inalienáveis em um homem livre: o livro, a 
harpa e a espada.” 

O maior dos bardos, Taliésin,57 desapareceu misteriosamente; 
porém, durante muito tempo sua harpa foi vista flutuando sobre as 
águas do lago encantado. E os ecos da floresta de Broceliande58 
ainda ressoam, em certas horas, vibrações enfraquecidas da harpa 
de Merlim. 

Nossos pais viam na música o ensino estético por excelência, o 
mais seguro meio de elevar o pensamento até às sublimes alturas 
onde reside o gênio inspirador. A harpa desempenha um importante 
papel nas evocações dos recintos sagrados e nas relações dos celtas 
com a multidão de invisíveis. 

A voz humana também tem, quando é verdadeiramente bela, 
entonações de uma maleabilidade e de uma variedade que a tornam 
superior a todos os instrumentos. Melhor ainda do que eles, a voz 
pode exprimir todos os estados da alma, todas as sensações da 
alegria e da dor, desde o apelo de amor até as inflexões mais 
trágicas do desespero. Eis por que a introdução dos coros na música 



orquestral e na sinfonia enriqueceu a arte de um elemento de 
encanto e de beleza. 

– Grandes compositores e a faculdade mediúnica 
– A obra de Beethoven, de Berlioz e de Wagner 

Quase todos os célebres compositores possuem faculdades 
mediúnicas que lhes possibilitam receber as inspirações do Além, 
que lhes permitem traduzir, sob a forma do seu próprio talento, as 
grandiosas concepções da eterna harmonia. Entre esses 
compositores, os mais notáveis nos parecem ser Beethoven, Berlioz 
e Wagner59. 

Beethoven deve ser considerado como o verdadeiro criador da 
sinfonia, e sua frase melódica, por sua amplitude e sua beleza, 
representa a ação musical completa. Sob esse ponto de vista, seu 
espírito domina e dominará por muito tempo ainda a música 
moderna. Afirma-se que, recentemente, ele ditou a certo médium 
um hino espírita, destinado às sessões de evocação, e que em breve 
será publicado. 

Berlioz também foi um sinfonista de grande envergadura; entre 
os compositores franceses, não há outro que seja mais difícil para 
se imitar devido ao seu vigoroso talento e à sua prodigiosa 
virtuosidade. Nessa música ardente, apaixonada, pitoresca, a 
intenção e a execução se combinam; ela possui o relevo e a força da 
região alpestre60, onde o autor nasceu. Ela exprime alternadamente 
o esplendor dos cumes e o horror dos abismos. Nela se encontra a 
voz das torrentes, os murmúrios da floresta, todas as harmonias da 
montanha na sua unidade e sua variedade surpreendentes. 

Nunca esquecerei a profunda impressão que me produziu a 
primeira audição de A Danação de Fausto. Eu tinha quase 20 anos 
e isso foi para mim, graças à sinfonia, a revelação de um mundo 
desconhecido, surpreendente em riquezas e maravilhas. Berlioz foi 
demasiado genial para ser bem compreendido por seus 
contemporâneos; como quase todos os inovadores, só após a sua 
morte é que o público começou a apreciar o seu talento lírico. 



Quanto a Richard Wagner, sua obra colossal é totalmente 
impregnada de uma espiritualidade densa e difícil de suportar, que 
beira com o materialismo, como todo o gênio alemão. Porém, às 
vezes, dessa massa um pouco confusa, muitas vezes até vulgar e 
banal, brotam notas61 musicais que atingem os mais altos cumes. 

Wagner retira muito de seus predecessores, mas torna seu o que 
deles retira, e o reveste de uma vida original e pessoal. 

Infelizmente, nele a essência permanece inferior à forma e sob 
esse aspecto faltam à sua obra equilíbrio e precisão. Suas imagens e 
seus temas são terrestres; quando quer povoar o espaço ele o faz 
sempre com deuses de máscaras trágicas e bastante humanas, por 
criaturas semimateriais, com capacetes e armadas, que cavalgam 
sobre nuvens em busca de batalhas sanguinolentas. Apenas duas de 
suas obras são exceções: Tristão e Isolda e Parsifal, inspiradas nas 
lendas célticas e cristãs. 

Sua música, em seu conjunto, permanece sensual e não mantém 
o espírito nas altas regiões do sonho e da beleza. Isto porque 
Richard Wagner trabalhou somente para o teatro e, na ópera, como 
já dissemos, a música está encadeada à palavra e nisso, às vezes, se 
encontra uma causa de fraqueza e de inferioridade. Nesse gênero 
lírico, para produzir uma impressão mais forte, é preciso que a 
forma e o pensamento se equilibrem, se completem e continuem 
equivalentes. A forma majestosa associada a um pensamento muito 
pobre logo desaparece e não deixa mais que uma impressão 
superficial, uma vaga lembrança. 

Ainda assim, apesar de seus defeitos e suas lacunas, a obra de 
Wagner tem seu lugar marcado entre as grandes criações musicais. 
Ela nos mostra mais uma vez que a arte é de todos os tempos, de 
todos os países e não tem pátria. 

No entanto, em música, como em todas as coisas, a França se 
revelou um país de equilíbrio: o bom gosto, a clareza, a avaliação 
são, para nós, as qualidades essenciais da arte. 

Entre os gorjeios melodiosos, os arrulhos quase femininos da 
música italiana e as viris e possantes sonoridades da música alemã, 



a música fraterna coloca-se no centro e une as duas escolas opostas 
numa síntese feita de graciosidade, de força e de beleza. 

As obras de Beethoven, Berlioz e Wagner parecem resumir a 
mais alta inspiração musical do nosso tempo. O futuro, porém, verá 
surgir outros homens, mais conscientes do mundo invisível que nos 
cerca, melhor dotados das faculdades mestras que permitem entrar 
em comunicação com esse mundo. Eles dotarão a humanidade de 
tesouros de arte e de poesia, dos quais não poderíamos mensurar 
desde agora a riqueza, a extensão, e que se tornarão para ela uma 
fonte inesgotável de alegria, de verdade, de beleza. 

O pensamento e a inteligência são provenientes da mesma 
harmonia universal que a música, e é por isso que a música, 
sozinha, pode exprimir o que o pensamento e a inteligência 
concebem de mais elevado e mais sublime. Porque a vibração 
sonora, em si mesma, é apenas uma manifestação da vida universal. 
Eis por que a musica desperta um eco nos recônditos da alma e nela 
reanima como que uma vaga lembrança dos céus profundos onde 
ela nasceu, onde ela viveu, onde ela reviverá! 



Parte VIII 
 

» A Música (Parte 3) 

– Apresentação das comunicações do Espírito Massenet 

(Setembro de 1922) 

Após o estudo da música terrestre, passaremos ao estudo das 
harmonias do espaço, e para isso resumiremos as instruções que 
nos foram dadas pelo Espírito Massenet no decorrer de várias 
sessões. Nesse ensinamento, o ilustre compositor se conduz como o 
fazia sobre a Terra, com o mesmo método que aplicava em seus 
cursos do Conservatório. 

Primeiro, ele se ocupará do instrumento e dos meios de 
percepção. Porém, na vida espiritual não se trata mais de 
instrumentos de cordas nem de sopro, como na Terra. Acontece o 
mesmo com as percepções, que não são mais localizadas, como no 
corpo humano, e se estendem a todo o corpo espiritual. 

A música terrestre não é mais que um eco enfraquecido e sem 
nitidez da música celeste; é a melodia eólica produzida por pesados 
e grandiosos instrumentos de madeira ou de metal; é o sonho 
estrelado e divino expresso por formas de uma vida inferior e 
material. Porém, neste caso, o sonho é uma elevada realidade. 

Se nossos meios de execução, bastante rudimentares, não podem 
nos dar uma idéia nítida e clara das supremas harmonias, a 
dificuldade não é menor quando se trata de explicar, pela 
linguagem usual, as regras e as leis da grande sinfonia eterna. Essa 
dificuldade se revelou, principalmente, no transcurso das lições que 
recebemos do Espírito Massenet e que vamos reproduzir a seguir. 
Daí resulta que os pobres termos da nossa linguagem humana são 
impróprios para traduzir todas as belezas da obra divina. 



Para exprimir as sublimidades da arte, seria necessária a própria 
arte, com os seus mais altos e poderosos recursos e seus mais sutis 
procedimentos. 

Primeira lição do Espírito Massenet 
 
– O papel do perispírito 
– Vida espiritual, instrumento e meios de percepção 

“Eu me servirei dos termos e das imagens mais simples para vos 
fazer compreender os fenômenos do espaço. Quando 
desencarnardes, verificareis que radiações de uma intensidade 
desigual escapam do perispírito e podem atingir velocidades 
consideráveis. 

Cada espírito, segundo o seu grau de evolução, possui um 
aparelho vibratório, mais ou menos perfeito, isto é, um instrumento 
adaptado ao seu ser. Do ser material emanam raios fluídicos pouco 
sutis, não azulados, cujas vibrações são quase nulas; no ser 
evoluído, ao contrário, o raio fluídico pode se comparar a uma 
corda de um dos vossos instrumentos, muito fina, muito sensível e 
cujas vibrações são excessivamente agudas. O ser não evoluído 
possuirá essa mesma corda, como se ela estivesse mergulhada em 
pez62. 

Eis, portanto, o ser desencarnado no espaço. Quando suas 
tendências o levarem em direção à matéria, seus raios fluídicos 
transmitirão ao perispírito apenas sensações materiais. Porém, 
quanto mais a evolução se acentua, mais as sensações materiais se 
atenuam e se apagam, o feixe de raios fluídicos adquire mais 
sutileza, potência, delicadeza, suavidade. 

Sob a influência da prece, com os conselhos e a assistência dos 
seus guias, esse espírito irá evoluir em uma atmosfera totalmente 
fluídica. Suas próprias radiações se encontrarão com as correntes 



fluídicas do espaço e disso resultarão sensações maravilhosas de 
sonoridade, percebidas por todo o ser. 

O ser evoluído vive em esferas fluídicas onde reinam correntes 
de uma inegável intensidade e de composições diversas. As ondas 
musicais se anulam ao contato imediato do vosso planeta, cujos 
fluidos são demasiado materiais. É preciso subir mais alto para 
perceber os acordes da lira celeste. Existem mesmo seres que, sob o 
ponto de vista moral, são perfeitos, mas não sentem as vibrações. 

Uma educação estética é necessária; em breve falaremos sobre 
isso.” 

– Comentário 

O corpo humano é um instrumento complexo e maravilhoso, 
que se adapta ao meio terrestre e às nossas múltiplas necessidades. 
Porém, ele é apenas o revestimento material, relativamente 
grosseiro, desse corpo sutil, o perispírito, do qual Massenet nos fala 
e que todos nós possuímos durante a vida, como também após a 
morte. 

A existência desse perispírito é demonstrada pelos fenômenos 
de exteriorização dos vivos e pelas aparições fotografadas dos 
mortos, freqüentemente relatadas nesta revista63. 

Esse corpo sutil, admirável por sua flexibilidade e sensibilidade, 
é o envelope imperecível da alma e, da mesma forma que ela, 
suscetível de depuração e de progresso. Ele vibra aos menores 
impulsos do espírito e dele transmite ao corpo físico as vibrações 
inevitavelmente diminuídas. Eis por que, na vida do espaço, 
durante o sono como após a morte, o perispírito sente mais 
vivamente as influências dos meios em que ele penetra. Ele possui 
recursos mais amplos, meios de percepção desconhecidos dos 
homens, mas dos quais certos homens conservam a intuição ao 
despertar, após o desprendimento e as viagens espirituais da noite. 



Nesse conjunto que constitui o homem, a alma ou inteligência é 
a nota dominante. A correlação entre os dois invólucros, físico e 
perispiritual, relaciona-se a uma única lei: a das vibrações. 

O papel e o funcionamento do perispírito permanece como um 
dos problemas mais interessantes do Espiritismo; ele contém, em 
germe, todos os segredos da fisiologia e da psicologia, que se 
esclarecerão à medida que nossas relações com os desencarnados 
forem se ampliando e se multiplicando. Por esse meio, obteremos 
novos dados sobre as condições da vida no Além e, em geral, sobre 
o modo de ação do espírito liberto do corpo material. 



Parte IX 

Segunda lição 
 
– Ser espiritual: meios de alcançar a esfera musical desejada 

(Outubro de 1922) 

“Hoje falaremos não do instrumento supraterrestre, como o 
fizemos, mas da forma como o ser desencarnado pode se afastar da 
Terra e penetrar nas esferas etéreas onde as harmonias do espaço se 
tornarão mais perceptíveis para ele. Tomemos, por exemplo, um ser 
desencarnado, de uma educação espiritual média, resultante de seus 
trabalhos anteriores e de seu grau de fé. 

No início de sua vida no espaço, o ser desencarnado deverá se 
familiarizar com o seu novo estado, e ele chegará a despertar em si 
a lembrança das harmonias que percebeu em suas anteriores 
existências. Ele sentirá o desejo de se retemperar nesses fluidos 
harmônicos; mas, sob o ponto de vista latente, ele não pode saber 
imediatamente quais os meios para atingir a esfera a que seu 
espírito aspira subir. Seus guias, mais elevados que ele, o intuirão e 
farão vibrar seu perispírito de uma maneira graduada, a fim de que 
ele não seja perturbado. 

Assim se estabelecerá o que chamamos harmonia, e toda 
dissonância desaparecerá entre ele e a esfera musical em que deseja 
penetrar. Quando, na Terra, ouvis um instrumento imperfeito, se ele 
não está afinado, vossos pobres órgãos ficam aturdidos; ocorre o 
mesmo na vida do Além. Os guias impressionam o perispírito do 
desencarnado, a fim de obter uma adaptação mais completa. 

Eis então o nosso ser, tomado como exemplo, preparado para 
receber ondas musicais. À medida que suas próprias radiações se 
ligam melhor às irradiações harmônicas do espaço, aumenta o seu 
desejo de se elevar ainda mais alto em direção à fonte de eterna 



beleza. Livre de toda influência grosseira, ele vai subir, com os 
seus guias, para as regiões superiores, celebrando com eles a glória 
do Altíssimo. 

Os fluidos materiais se volatilizam, o perispírito torna-se mais 
luminoso, as radiações mais intensas, mais sutis, e a sua evolução é 
facilitada. O espírito vai subir como sobem os balões sobre o nosso 
globo. 

Penetrando as altas regiões do espaço, o ser espiritual 
experimenta inicialmente uma sensação de suavidade, uma espécie 
de dilatação, de arrebatamento; depois, as emanações fluídicas que 
se desprendem do perispírito entram em contato com outros feixes 
de emanações; daí uma espécie de desligamento fluídico entre dois 
feixes de uma sutileza mais ou menos igual, mas de natureza 
diferente. Vós não podeis imaginar a impressão experimentada pelo 
ser fluídico: não são mais sensações de bem-estar, de 
contentamento, mas uma espécie de acalentamento, de ondulação, 
acompanhados de uma sensação especial, que determina um estado 
emotivo, uma espécie de êxtase. As vibrações sentidas nesse estado 
formam o que vós chamais de tonalidades; elas são produzidas pelo 
atrito entre camadas fluídicas. 

Mais alto do que essas esferas harmônicas, existem outras 
regiões que ainda não podemos atingir e onde residem seres 
superiores, criadores de uma música sublime, que nos é transmitida 
por correntes fluídicas especiais. Nós não percebemos os seres que 
a produzem, no entanto ela nos chega por correntes condutoras de 
uma natureza sutil. Um guia me disse que os seres que produzem as 
ondas dessa música celeste são quase perfeitos e possuem uma 
parcela do talento divino.” 



Terceira lição 
 
– As vibrações sonoras nos espaços etéreos 

(Outubro de 1922) 

“Vós sabeis como se formam as vibrações. O espírito, 
transportado na esfera vibratória, acha-se envolvido por uma rede 
de ondas sonoras cujos elementos são constituídos por seres 
superiores. O que sente ele? Sente uma impressão comparável 
àquela que sentis ao ouvir uma tônica64 em música. Quanto mais as 
ondas do campo vibratório são desenvolvidas em velocidade e em 
comprimento, mais a impressão sentida pelo perispírito é viva, 
penetrante e comparável, em termos humanos, à impressão que nos 
proporcionam os sons agudos. 

Temos, então, de um lado a tônica e de outro o som agudo. Se, 
no campo vibratório, as ondas variam em velocidade e intensidade, 
a amplitude do som variará e esse som parte de um ponto inicial, 
comparável à tônica. Esse ponto inicial compreende uma certa onda 
vibratória, e eu não posso mensurá-la. Eis uma comparação: vossos 
fonógrafos65 emitem sons onde, além da sonoridade produzida pelo 
instrumento, se aproximardes o ouvido do seu pavilhão, sentireis 
um calor mais ou menos intenso, segundo a elevação do tom. Pois 
bem, o ser desencarnado não sente calor, mas sensações mais ou 
menos deliciosas, de acordo com a maior ou menor velocidade e 
com a maior ou menor duração da onda. 

As radiações que atingem o perispírito são coloridas de tons 
infinitamente variados. Cada cor tem uma propriedade particular, 
que dá uma sensação de bem-estar, de satisfação, que difere 
segundo a pureza, a homogeneidade de cada tom. É preciso, então, 
levar em conta, de um lado, a qualidade das ondas, isto é, da sua 
coloração; de outro lado, a sua velocidade, a sua duração, as 
diversas fases de seus meandros. Tudo isso provoca, no ser 
desencarnado, fenômenos incomparáveis e infinitamente variáveis, 



porque, quanto mais o espírito é evoluído, mais diversas são as 
ondas que ele percebe, assim como as cores, que exprimem os 
sentimentos. Tomemos como exemplo o azul, que representa os 
sentimentos mais elevados sob o ponto de vista afetivo; uma onda 
azul nos dará vibrações que serão, para o vosso ser, como um 
banho de amor. O vermelho, nas mesmas condições, representa a 
paixão. O amarelo será intermediário. O rosa, que é uma mistura de 
amarelo com vermelho, vos dará um amor menos intenso, porém 
mais constante. Assim, com essas cores fundamentais, podeis 
formar uma gama de tonalidades que dão, por correspondência, 
vibrações de todos os sentimentos humanos e sobre-humanos. 

Se o ser desencarnado ainda é pouco evoluído, mas tem o desejo 
de se impregnar de belos sentimentos, seus guias o conduzirão para 
esferas animadas por seres angélicos. Quando o desencarnado é 
muito evoluído, ele colhe, nas mesmas esferas, satisfações em que 
o amor e a paixão virão impregnar seu ser, e é por isso que, de 
regresso à nossa Terra, os seres que amam a música lembram-se 
intuitivamente das estadas mais ou menos longas que fizeram no 
espaço, em um campo de ondas musicais. 

A música celeste não é produzida por fricções de arco sobre 
cordas: tudo é fluídico, tudo é espiritual, tudo é inspirado pelo 
pensamento de Deus.” 

– Comentários 

Sobre a Terra, a gama de sons, tal como a concebemos, é apenas 
uma relação de sensibilidade que nada tem de absoluto. 
Compreende-se muito bem que existe uma relação entre as ondas 
sonoras e as ondas luminosas, mas esta relação escapa a muitos 
observadores e sensitivos, porque as percepções são muito diversas 
em seus graus de intensidade; sendo as vibrações luminosas 
incomparavelmente mais rápidas que as vibrações sonoras. 



No entanto, para o espírito cujas percepções são muito mais 
possantes e mais extensas, a relação é mais estreita do que para nós, 
e a sensação se unifica; temos um exemplo disso na diferença que 
se estabelece entre as notas baixas, que correspondem às cores mais 
escuras, e os sons agudos, que correspondem às intensidades mais 
vivas.66 

A inteligência, que percebe e resume todos os efeitos e todas as 
formas da substância eterna, abrange todas as vibrações, e ela 
mesma vibra sem preocupações com distâncias e ritmos através do 
infinito. 

Também é fácil para nós compreender como, na vida espiritual, 
os prazeres estéticos são correlativos ao grau de evolução dos seres. 
Todos nós temos, na Terra, o mesmo órgão auditivo, no entanto que 
diferença de sensações experimentadas pelos ouvintes de uma 
sinfonia, segundo seu grau de cultura ou sua elevação psíquica! 

As formas e as imagens produzidas pelas vibrações sonoras nos 
espaços etéreos, das quais nos fala o Espírito Massenet, também 
nos parecem ser manifestações do pensamento ordenador que 
concebeu e dirige o Universo. A música celeste poderia representar 
a própria vibração da alma divina. Eis por que quanto mais o 
espírito evolui e se depura, mais se torna apto a compreender, a 
sentir a beleza e a harmonia eterna do mundo. 



Parte X 

Quarta lição 
 
– A música humana e as notas harmônicas 
– A música celeste 
– Os sons e as cores 

(Novembro de 1922) 

“Falaremos hoje da sonoridade, não da sonoridade pura porque 
não distinguimos os sons com precisão. O som resulta de uma 
vibração que impressiona nossos órgãos psíquicos e produz, por 
conseqüência, um fenômeno virtual. 

É preciso partir deste princípio: no espaço, o som não será a 
sensação de um ruído, mas a sensação que uma satisfação de bem-
estar moral e espiritual produz. O prazer é mais ou menos intenso e 
corresponde às sensações que os instrumentos nos causam na Terra. 

Vimos o ser imaterial transportado para a esfera musical, isto é, 
para o campo vibratório, animado por seres angélicos; vimos 
também que esse ser recebe, em seu perispírito, vibrações que, ao 
se chocarem com seus próprios eflúvios, produzirão sensações de 
prazer. 

Na música humana, vós tendes o lá como nota do diapasão67; 
não tomaremos essa nota como ponto de partida porque sua 
tonalidade não corresponde à tonalidade das cores. Tomaremos o 
dó. O dó, aos vossos ouvidos, produz um som grave, pleno, e que 
exprime o regozijo, um som que representa bem o amor que 
devemos sentir por Deus. Esse dó, se fizermos uma comparação, se 
adapta melhor à primeira das sensações fluídicas, que se traduz 
geralmente pela cor azul. 



O dó simboliza o azul celeste, a quietude, a paz da alma 
proporcionada pela prece. O dó é a primeira nota do acorde perfeito 
que deriva do azul. 

O mi representa a força no amor, a vontade de amar, e pode ser 
representado por um raio da vossa luz solar. Temos, então: dó, mi. 
O dó fundamental é azul; o mi, a vontade no amor, nos dará o azul 
celeste e o ouro. 

O sol, terceira nota harmônica, representa a consolidação das 
duas notas precedentes, ou seja, uma ligação que pontua as duas 
idéias precedentes emitidas, pontuação que assegura a 
exteriorização do sentimento dado pelo azul. 

Percebemos essa nota por uma tonalidade especial, da qual eu 
procuro vos fazer compreender a cor pelos vossos sentidos. Não é 
nem uma emanação prateada, que poderia se confundir com o ouro, 
ser por ele absorvida, nem uma emanação negra, resultante de 
outras cores, que poderia absorver o azul. Mas é um fluido 
brilhante, sem cor bem definida, que pode se aproximar da luz 
radiante que se desprende dos mundos que vós percebeis, ou seja, 
cinza-azulado, cinza-prateado. Vosso Sol, visto de longe, tem esse 
aspecto. 

A primeira tonalidade, vista por um mortal, terá esse aspecto: 
tônica azul. Intensidade da tônica, ouro. Pontuação ou duração: 
cinza-prateado, mistura de azul cercado de ouro e de cinza-
prateado. 

Essa primeira tonalidade representa o amor divino. As outras 
cores fundamentais apresentam todos os outros sentimentos, indo 
do amarelo-claro ao vermelho-escuro, porém essas cores são 
sempre acompanhadas de seus mantos dourados e suas vestes 
cinza-prateadas. 

Em música humana, acorde perfeito: dó, mi, sol. Tornando-se o 
ré acorde perfeito: ré, fá, lá; com o mi, acorde perfeito: mi, sol, si. 
A tônica variará de cor, passando do azul para chegar ao vermelho, 
mas as duas outras notas serão sempre ouro e prata; elas nunca 
variarão. 



Segundo a qualidade do perispírito e a natureza do campo 
vibratório, as sensações variam e aumentam de intensidade, a ponto 
de se tornarem maravilhosas. Certos perispíritos recebem o 
amarelo, outros o vermelho. Existem alguns que excluem esta 
última cor. 

O violeta é menos suportável para os seres evoluídos. O verde 
claro é mais agradável que o verde escuro. Pode-se, segundo as leis 
do espaço, perceber uma mistura de azul e de rosa. 

Os campos vibratórios variam igualmente de intensidade. Eles 
resultam de emanações angélicas, inspiradas pelo ser divino. 
Quando se retorna à Terra, ainda se está impregnado dessas 
vibrações; o corpo material as aniquila, mas a consciência conserva 
a sua impressão. 

Fora desses campos vibratórios existem esferas, e mesmo 
correntes, que proporcionam aos espíritos menos evoluídos 
prazeres harmônicos às vezes vivos e profundos, ainda que mais 
pessoais. Essas correntes fluídicas comunicam ao ser as alegrias 
íntimas do amor divino. Outras correntes lhe dão somente a alegria 
de ouvir os acordes da lira celeste. Essas vibrações, não coloridas e 
invisíveis ao ser desencarnado, dão a ele uma satisfação 
comparável àquela que a sensação dos perfumes lhe proporciona. 

A música celeste, portanto, é o resultado de impressões 
causadas pelas camadas fluídicas de acordo com a elevação do ser e 
a pureza do meio. 

No espaço não se ouve nada; sente-se a harmonia dos fluidos e 
não a dos sons. A propriedade essencial dos fluidos é a cor. O som 
é de essência terrestre, a cor é de essência celeste. A próxima lição 
tratará dos encantos harmônicos do espaço e de sua persistência nos 
sentimentos humanos.” 



– Comentário 

A solidariedade dos sons e das cores, da qual nos fala o Espírito 
Massenet, foi entrevista por todos os grandes músicos. Um deles 
disse: “A melodia é para a luz o que a harmonia é para as cores do 
prisma, isto é, uma mesma coisa sob dois aspectos diferentes: 
melódico e harmônico.” 

Platão68 diz ainda: “A música é uma lei moral. Ela dá uma alma 
ao Universo, asas ao pensamento, um impulso à imaginação, um 
encanto à tristeza, a alegria e a vida a todas as coisas. Ela é a 
essência da ordem e eleva em direção a tudo o que é bom, justo e 
belo, de que ela é a forma invisível, porém surpreendente, 
apaixonada, eterna.” 

De passagem, observemos que Massenet é mais melodista que 
sinfonista. 

Para formar a luz branca, é necessário o acorde das cores 
complementares e esta luz torna-se mais viva e radiosa na mesma 
proporção em que a melodia resuma e sintetize melhor o acorde das 
harmonias complementares. 

Parece, então, que há uma concordância perfeita entre as 
concepções dos gênios terrestres e o ensino das entidades do Além, 
reconhecendo-se que estas nos fornecem detalhes, estimativas 
ignoradas pelos especialistas do nosso mundo. 

As relações que a melodia e a harmonia têm entre si são como 
as que existem entre o pensamento e o gesto. Também se poderia 
dizer que, em música, a melodia representa a síntese, e a harmonia, 
a análise. Portanto, elas penetram uma na outra e não valem senão 
quanto mais completamente se combinem e se liguem. 

 Na Terra, a beleza de uma obra musical resulta ao mesmo 
tempo da concepção e da execução, mas na vida do Além, o 
pensamento iniciador e a execução se confundem porque o 
pensamento comunica às vibrações fluídicas as qualidades que lhe 
são próprias. A obra é tão mais bela e a impressão que ela produz é 



tão mais viva quanto mais elevada for a intenção. É isso que dá à 
prece ardente, ao grito da alma em direção ao seu Criador, 
propriedades harmônicas. 

Quanto mais nos elevamos na escala das relações, mais a 
unidade aparece em sua sublime grandeza. 

A lei das notações musicais rege todas as coisas e seu ritmo 
embala a vida universal. É uma espécie de geometria radiante e 
divina. O alfabeto humano, como uma gaguez, é uma de suas 
formas mais rudimentares. Suas manifestações, porém, tornam-se 
cada vez mais amplas e importantes em todos os graus da escala 
harmônica. 

O espírito humano não pode se elevar até às supremas alturas da 
arte cuja fonte está em Deus, mas ele pode, pelo menos, elevar suas 
aspirações em direção a elas. As concordâncias estéticas se 
dispõem, em graus, ao infinito; mas acontece apenas se, nas horas 
de êxtase e de enlevo, o pensamento humano entrevê alguns 
aspectos da lei universal da harmonia. A regra musical se produz, 
no espaço, em traços de luz; o pensamento, a expressão do talento 
divino e os astros em seu curso, ali conformam suas vibrações. 

Se o espírito humano, em seus arrebatamentos, se eleva um 
instante sobre essas alturas, ele recai impotente para descrever suas 
belezas; as impressões que ele sente só podem ser traduzidas por 
uma muda adoração. O próprio Espírito Massenet se declara 
insuficientemente evoluído para se manter nessas esferas 
superiores. 

Uma vez mais, aqui nos encontramos parados pela 
impossibilidade de exprimir, em uma linguagem humana, idéias 
sobre-humanas. Ainda que se possa falar, fica-se sempre abaixo da 
verdade. O infinito das idéias, dos quadros, das imagens são como 
um desafio dirigido aos recursos limitados do vocabulário terrestre. 
Efetivamente, como encerrar em palavras, como resumir em 
palavras todo o esplendor das obras que se desenvolvem nas 
profundezas dos céus estrelados? 



Parte XI 

Quinta e última lição 
 
– O espírito e as sensações harmônicas 
– As fileiras ou correntes de ondas harmônicas 
– A música terrestre e a música do espaço 

(Dezembro de 1922) 

“Como forma de conclusão à minha exposição da arte musical 
no espaço, vou tentar vos fazer compreender as sensações 
harmônicas sentidas pelo espírito nas esferas em que vivemos. 

Em nossa última conversa, falamos das correntes provocadas 
por seres angélicos. Resta-nos falar das fileiras de ondas (expressão 
recolhida no cérebro do médium, que tem algum conhecimento da 
telegrafia sem fio). Tomamos, então, como meio de comparação, 
esse telégrafo sem fio que vos dá uma primeira idéia dessas fileiras 
de ondas harmônicas das quais vou falar. 

Vós me interrogáveis ultimamente a respeito da música das 
esferas. Eis aqui a explicação: forças dirigidas por vontades 
superiores produzem uma corrente fluídica cujo poder vibratório é 
considerável, porém uniforme. Essas ondas vão percorrer um 
espaço imenso e impressionarão espíritos menos adiantados que 
aqueles que podem alcançar as esferas musicais das quais vos 
falamos; esses espíritos menos adiantados têm, ao menos pelo seu 
perispírito, a faculdade de sentir certas ondulações. 

Tocando esses seres, que são em grande número, as ondas, de 
acordo com sua velocidade, produzem uma vibração que se traduz 
em todos os perispíritos por uma iluminação repentina. Qualquer 
espírito ao encontrar essa corrente no espaço sentirá seu perispírito 
colorir-se de uma tonalidade mais viva, segundo a intensidade da 
corrente emitida e, por ela, sentirá uma satisfação adequada à 



coloração. Como, geralmente, essas fileiras ou correntes de ondas 
são provocadas por sentimentos que emanam de seres quase 
angélicos ou divinos, vós compreendeis que se pode compará-las a 
banhos de azul-celeste que apagam, tanto quanto possível, as 
paixões que ainda são um vestígio de matéria. Se a vontade do 
espírito que as percebe é suficiente, ele pode beneficiar-se 
amplamente com elas, porque essas ondas constituem uma espécie 
de transmissão que pode ajudar sua elevação, porquanto elas 
emanam das regiões divinas. 

Essas correntes freqüentemente giram em redor dos mundos e 
lhes purificam a atmosfera. Quando partem de um ponto diferente, 
essas correntes revestem cores distintas que podem se confundir e 
determinar uma dupla sensação. Assim se explica porque certos 
espíritos vos disseram que no espaço ‘escutam-se vibrar as liras’. 

A tonalidade normalmente permanece a mesma, tomando-se a 
palavra tonalidade no sentido de cor. Para nós, a cor exprime as 
sensações recolhidas pelo pensamento. No entanto, muitos seres, 
devido ao seu pequeno adiantamento, permanecem insensíveis a 
essas correntes. Existem aqueles que preferem as sensações 
produzidas por antigas paixões carnais e as procuram; outros, 
tocados por essas correntes, buscam, pela prece, penetrar nas 
esferas em que o êxtase é mais habitual. 

Vós sabeis que no espaço os planos são diversos, mas Deus 
permitiu que todos os seres tenham consciência dos seus 
benefícios. Os prazeres experimentados não são comparáveis 
àqueles que poderíeis sentir olhando um belo quadro ou escutando 
um trecho de música: as sensações são muito mais completas e de 
forma alguma mecânicas como o são as vossas. A música terrestre 
é o resultado de choques mais ou menos violentos sobre um metal, 
ou da passagem de ar sobre uma substância sonora, enquanto que a 
música do espaço se traduz por sensações cuja gama se escalona 
em graus coloridos! Cada cor, cada feixe colorido vindo incidir 
sobre o perispírito, transmite-lhe impressões mais ou menos 



elevadas e puras, de acordo com a natureza elevada do espírito que 
as recebe e segundo a intensidade das ondas fluídicas. 

A música terrestre, portanto, não é comparável à música do 
espaço. A primeira dá uma satisfação da qual a vossa sensibilidade 
nervosa se aproveita; a segunda, que é de essência divina, 
proporciona alegrias morais, sensações de bem-estar, êxtases tão 
mais profundos quanto mais puro seja o receptáculo, isto é, o ser 
privado do envoltório carnal.” 



Comentário Final 

O estudo do Espiritismo nas suas relações com a arte limita-se 
com os mais vastos problemas do pensamento e da vida. Ele nos 
mostra a ascensão do ser, na escala das existências e dos mundos, 
em direção a uma concepção sempre mais ampla e mais precisa das 
regras da harmonia e da beleza, segundo as quais todas as coisas 
são estabelecidas no Universo. Nessa ascensão magnífica, a 
inteligência cresce pouco a pouco; os germes do bem e do belo, 
nela depositados, se desenvolvem ao mesmo tempo em que a sua 
compreensão da lei de eterna beleza se amplia. 

A alma chega a executar sua melodia pessoal, sobre as mil 
oitavas do imenso teclado do Universo; ela se penetra da harmonia 
sublime que sintetiza a ação de viver e a interpreta segundo seu 
próprio talento, desfruta cada vez mais as felicidades que a posse 
do belo e do verdadeiro proporciona, felicidades que, desde este 
mundo, os verdadeiros artistas podem entrever. Assim, o caminho 
da vida celeste está aberto a todos, e todos podem percorrê-lo, por 
seus esforços e seus méritos, e conseguir a posse desses bens 
imperecíveis que a bondade de Deus nos reserva. 

A lei soberana, o supremo objetivo do Universo é, por 
conseguinte, o belo. Todos os problemas do ser e do destino se 
resumem em poucas palavras. Cada vida deve ser a consecução, a 
realização do belo, o cumprimento da lei. 

O ser que alcança uma concepção elevada dessa lei, e de suas 
aplicações, deve ajudar todos aqueles que, abaixo dele, sobem com 
esforço a escala grandiosa das ascensões. 

Por sua vez, os seres inferiores devem trabalhar para assegurar a 
vida material e, em seguida, tornar possível a liberdade de espírito 
necessária aos pensadores e aos pesquisadores. Assim, se consolida 
a imensa solidariedade dos seres, unidos em uma ação comum. 



Toda a ascensão da vida em direção aos fastígios eternos, todo o 
esplendor das leis universais se resumem em três palavras: beleza, 
sabedoria e amor! 
 
 

FIM 



Notas: 
                                     
1 Jules Massenet: compositor francês (Montand, Saint-Étienne, 

1842 - Paris, 1912). Sua arte encantadora, sensível, possuía o 
dom da invenção melódica e o senso real do teatro. Autor de 
Manon, Herodíade, Taís, Werther, O Jogral de Notre-Dame, 
Dom Quixote, etc. (N.T., segundo o Dicionário Koogan 
Larousse. Nas notas seqüentes, utilizar-se-á apenas a sigla 
D.K.L.) 

2 Sir Oliver Lodge: Reitor da Universidade de Birminghan, 
membro da Academia Real Inglesa; escritor, autor de A 
Sobrevivência Humana e de Raymond. (N.T.) 

3 Wolfgang Amadeus Mozart: compositor austríaco (Salzburgo, 
1756 - Viena, 1791). Um dos maiores mestres da arte lírica. 
Autor de sinfonias, sonatas, concertos, obras de música religiosa, 
de música de câmara e um magnífico Requiem. (N.T., segundo o 
D.K.L.) 

4 Victorien Sardou: autor dramático francês (Paris, 1831 - Id., 
1908). Autor de comédias e de peças históricas. (N.T., segundo o 
D.K.L.). 

5 Bloco: massa volumosa e sólida de uma substância: bloco de 
mármore, de granito, de madeira, de gelo, etc. (N.T.) 

6 Maçom: pedreiro. (N.T.) 
7 No original francês lê-se flèches que, no singular, significa 

telhado, em forma piramidal ou cônica, de um campanário, de 
uma torre, de uma igreja. (N.T.) 

8 Referência à segunda década do século XX. (N.T.) 
9 Raffaello Santi (ou Sanzio): pintor italiano (Urbino, 1483 - 

Roma, 1520). Foi arquiteto-chefe e superintendente dos edifícios 
na corte dos Papas Júlio II e Leão X. Sua arte revela qualidades 
excepcionais: precisão do desenho, harmonia das linhas, colorido 
de delicadeza infinita. Apesar de ter morrido jovem, deixou 



                                                                                                              
várias obras-primas que lhe deram a reputação de o maior pintor 
de todos os tempos. (N.T., segundo o D.K.L.) 

10 Alphonse de Lamartine: poeta francês de uma melancolia 
profunda e suave (Mâcon, 1790 - Paris, 1869). Ficou célebre com 
o seu primeiro trabalho lírico: As Meditações. Entre 1820 e 1830 
foi considerado mestre pela nova geração de poetas românticos. 
Publicou ainda: As Harmonias Poéticas e Religiosas, Jocelyn, A 
Queda de um Anjo, História dos Girondinos, As Confidências, 
Graziela e um Curso Familiar de Literatura. (N.T., segundo o 
D.K.L.) 

11 Tradução literal: 
Mas ao impulso do pensamento 
O instinto dos sentidos se opõe em vão: 
Sob o deus minh’alma oprimida 
Salta, se arremessa e agita meu coração. 
O raio em minhas veias circula, 
Espantado com o fogo que me queima. 
Eu o estimulo ao combatê-lo. 
E a lava do meu talento 
Transborda em torrentes de harmonia 
E me consome ao se evadir. 
(N.T.) 

12 Romain Rolland: escritor francês (Clamecy, 1866 - Vézelay, 
1944). Autor de uma obra que exalta o ideal de uma energia sem 
violência. Escreveu: Acima da Confusão, Danton, O 14 de Julho, 
Beethoven, Colas Breugnon, Jean-Christophe, A Alma 
Encantada. Recebeu o Prêmio Nobel em 1915. (N.T., segundo o 
D.K.L.) 

13 Michelangelo Buonarroti: pintor, escultor, arquiteto e poeta 
italiano (Caprese, Toscana, 1475 - Roma, 1564). Ninguém 
igualou a originalidade e a força de suas concepções; suas obras 
são admiradas pela diversidade ao mesmo tempo em que pelo 
caráter grandioso. Deve-se-lhe a cúpula da Basílica de São Pedro 



                                                                                                              
do Vaticano, o Túmulo de Júlio II, o Cristo Carregando a Cruz, 
Davi, Moisés, os afrescos da Capela Sistina (A Criação do 
Mundo, O Juízo Final), A Pietá e muitas obras-primas (N.T., 
segundo o D.K.L.) 

14 Johann Wolfang von Goethe: escritor alemão (Francoforte sobre 
o Meno, 1749 - Weimar, 1832). Escreveu romances, dramas, 
poesia: Sofrimentos do Jovem Werther, Götz von Berlichingen, 
Novas Baladas, Divã Ocidental e Oriental, Herman e Dorotéia, 
As Afinidades Eletivas, e para o teatro: Clavigo, Egmont, 
Torquato Tasso, Fausto. Sua extensa obra domina a literatura 
alemã. (N.T., segundo o D.K.L.) 

15 Ludwig van Beethoven: célebre compositor alemão (Bonn, 1770 
- Viena, 1827). Autor de 32 sonatas, 17 quartetos, nove sinfonias 
quatro aberturas, cinco concertos para piano e orquestra e um 
para violino, da ópera Fidélio e da Missa Solemnis, obras de uma 
profundeza de sentimentos e de um poder de expressão 
incomparáveis. Teve uma existência muitas vezes difícil, sua 
surdez começou a se manifestar em 1802 e viveu os últimos anos 
de sua vida completamente surdo. Beethoven abriu o caminho 
para o romantismo musical alemão (N.T., segundo o D.K.L.) 

16 Acreditamos tratar-se de Oliver Wendell Holmes, médico e 
escritor norte-americano (Cambridge, Massachusetts, 1809 - 
Boston, 1894). Humanista, poeta elegíaco, ensaísta e romancista 
(N.T., segundo o D.K.L.) 

17 Friedrich von Schiller: escritor alemão (Marbach, 1759 - Weimar, 
1805). Escreveu: Os Bandoleiros, A Conjuração de Fiesco, Dom 
Carlos, Wallenstein, Maria Stuart, A Donzela de Orléans, 
Guilherme Tell, entre outras importantes obras. (N.T., segundo o 
D.K.L.) 

18 Jules Michelet: escritor e historiador francês (Paris, 1798 - 
Hyères, 1874). Liberal, professor do Colégio de França, foi, a 
partir de 1840, adversário do governo. Escreveu: História da 



                                                                                                              
França, História da Revolução Francesa, A Mulher, O Mar e 
também um Diário. (N.T., segundo o D.K.L.) 

19 Heinrich Heine: escritor alemão (Düsseldorf, 1797 - Paris, 1856). 
Escreveu, entre outras obras: Intermezzo Lírico, Livro de 
Canções, Romancero, Melodias Hebraicas, Imagens de Viagem 
(escritas em alemão e em francês) e O Rabino de Macherach. 
(N.T., segundo o D.K.L.) 

20 Esopo: Fabulista grego (século VII - VI a.C.), de origem escrava, 
depois alforriado. É personagem meio lendária, que se 
representava como indivíduo feio, gago e corcunda. A reunião 
atual das Fábulas de Esopo, redigidas em prosa grega, é atribuída 
ao Monge Planúdio, no século XIV. (N.T., segundo o D.K.L.) 

21 O autor refere-se ao século XIX. (N.T.) 
22 Honoré de Balzac: escritor francês (Tours, 1799 - Paris, 1850). 

Autor de A Comédia Humana, reuniu, a partir de 1842, diversas 
séries de romances, formando um verdadeiro afresco da 
sociedade francesa, da Revolução ao fim da Monarquia. Alguns 
dos seus romances são: Gobseck, A Pele de Onagro, O Coronel 
Chabert, O Médico da Roça, Eugénie Grandet, O Pai Goriot, A 
Procura do Absoluto, O Lírio no Vale, Ilusões Perdidas e outros. 
Também escreveu contos e peças de teatro. (N.T., segundo o 
D.K.L.) 

23 Alexandre Dumas: escritor francês (Villers-Cotterêts, 1802 - 
Puys, 1870). Foi o mais popular escritor da época romântica. Eis 
algumas de suas obras: Henrique III e sua Corte, Anthony, A 
Torre de Nesle, Os Três Mosqueteiros, Vinte Anos Depois, O 
Conde de Monte Cristo, A Rainha Margot, A Dama de 
Monsoreau. (N.T., segundo o D.K.L.) 

24 Théophile Gautier: poeta francês (Tarbes, 1811 - Neuilly-sur-
Seine, 1872). Era partidário do romantismo, mas chegou a uma 
poesia mais ciosa da beleza formal : Esmaltes e Camafeus. 
Escreveu, entre outros, o romance Capitão Fracasso e obras de 
crítica literária e artística. (N.T., segundo o D.K.L.) 



                                                                                                              
25 Edgard Quinet: historiador francês (Bourg-en-Bresse, 1803 - 

Paris, 1875). Filósofo idealista e ateu, historiador liberal. Obras 
principais : O Gênio das Religiões, As Revoluções da Itália. 
(N.T., segundo o D.K.L.) 

26 Jean Reynaud: filósofo e político francês, nasceu em Lyon (1806-
1863). Autor de Terra e Céu. (N.T., segundo o Dictionnaire 
Nouveau Petit Larousse Illustré.) 

27 Gérard Labrunie de Nerval: escritor francês (Paris, 1808 - id., 
1855). Obras principais : As Filhas do Fogo, Aurélia, As 
Quimeras. Foi o precursor de Baudelaire, de Mallarmé e do 
surrealismo; traduziu Fausto, de Goethe. Era sujeito a crises de 
demência; enforcou-se. (N.T., segundo o Dictionnaire Nouveau 
Petit Larousse Illustré.) 

28 A Queda de um Anjo e Jocelyn: obras de Lamartine. (N.T., 
segundo o Dictionnaire Nouveau Petit Larousse Illustré.) 

29 Victor Hugo: escritor francês (Besançon, 1802 - Paris, 1885). 
Inicialmente foi um poeta clássico nas suas Odes, mas depois 
tornou-se o chefe do Romantismo com Cromwell, Os Orientais e 
Hernani. Publicou ainda: Nossa Senhora de Paris, Folhas de 
Outono, Cantos do Crepúsculo, As Vozes Interiores, Os Castigos, 
As Contemplações, A Lenda dos Séculos, Os Miseráveis e Os 
Trabalhadores do Mar, entre outras obras. É considerado o mais 
ilustre dos poetas franceses. A influência sobre sua época, o 
número e a grandeza de suas obras e o papel político por ele 
desempenhado fizeram de Victor Hugo uma das maiores 
personalidades do século XIX. (N.T., segundo o D.K.L.) 

30 Charles Baudelaire: escritor francês (Paris, 1821 - id., 1867). 
Herdeiro do Romantismo e fiel à métrica tradicional, exprimiu ao 
mesmo tempo a tragédia do destino humano e uma visão mística 
do Universo, onde descobriu misteriosas “correspondências”. 
Seus poemas As Flores do Mal, Pequenos Poemas em Prosa e 
sua obra crítica A Arte Romântica são a fonte da poesia moderna. 
(N.T., segundo o D.K.L.) 



                                                                                                              
31 Rudyard Kipling: escritor inglês (Bombaim, Índia, 1865 - 

Londres, 1936). Escreveu poesias e romances, entre estes, Livros 
da Selva e Kim. Recebeu o Prêmio Nobel em 1907. (N.T., 
segundo o D.K.L.) 

32 Selma Lagerlöf: escritora sueca (Marbacka, 1858 - id., 1940). 
Autora de Saga de Gösta Berling. Recebeu o Prêmio Nobel em 
1909. (N.T., segundo o D.K.L.) 

33 Teutônico: relativo aos teutões, povo antigo da Germânia que 
habitava às margens do mar Báltico; relativo à Alemanha e aos 
alemães. (N.T., segundo o D.K.L.) 

34 Bolchevismo: doutrina da ala esquerda majoritária do Partido 
Operário Social-Democrata Russo; o mesmo que Comunismo. 
(N.T., segundo o D.K.L.) 

35 Panegírico: discurso público de louvor, de elogio a alguém. 
(N.T., segundo o D.K.L.) 

36 Ribalta: parte dianteira do palco, que se estende para fora do pano 
de boca, e onde ficam localizados os refletores. (N.T.) 

37 Dante Alighieri: poeta italiano (Florença, 1265 - Ravena, 1321). 
Compôs sonetos amorosos e canções que expressavam sua paixão 
platônica por Beatrice Portinari. Autor da Divina Comédia, é 
considerado o pai da poesia italiana. (N.T., segundo o D.K.L.) 

38 Romança: composição, em geral curta, para canto e piano, de 
cunho sentimental ou patético, típica do século XIX. (N.T.) 

39 Canção: texto colocado em música, freqüentemente dividido em 
quadras e refrão, destinado a ser cantado. (N.T.) 

40 Trata-se do Espírito Massenet, do qual publicaremos as lições 
mais adiante, nos tópicos especialmente dedicados à música 
(Nota do Autor; suas notas seqüentes conterão apenas as iniciais 
N.A.) 



                                                                                                              
41 Modo: (em música) maneira como se dispõem os intervalos de 

tom e meio-tom numa escala; padrão rítmico constante numa 
composição (N.T.) 

42 Observe-se o profundo sentido desta frase: “como uma lira com 
mil asas”. A lira, símbolo da poesia, da expressão poética, teria 
mil asas, mil formas de agasalhar todas as sensações geradoras de 
sentimentos harmoniosos (N.T.) 

43 Áptero: inseto sem asas (pulga, piolho, etc.); diz-se de estátuas de 
certas divindades antigas que, por exceção, eram representadas 
sem asas. Na Acrópole de Atenas, principal cidade grega, vêem-
se as ruínas de um templo da deusa Vitória Áptera. (N.T., 
segundo o Dicionário Lello Universal.) 

44 Johann Sebastian Bach: o mais famoso de uma célebre família de 
músicos alemães (Eisenach, 1685 - Leipzig, 1750). Foi cantor, 
violinista, organista, chefe de orquestra e professor. Autor de 
obras de música religiosa, vocal e instrumental que são 
admiráveis pela riqueza da inspiração, a audácia da linguagem 
harmônica e a alta espiritualidade. Bach trabalhou todos os 
gêneros, com exceção da ópera, compôs cantatas, paixões, 
missas, obras para o órgão, para o cravo, suítes, partitas, 
concertos, motetos, prelúdios e fugas. Cego, morreu ditando seus 
últimos corais ao genro e aluno Altnikol. (N.T., segundo a 
Grande Enciclopédia Larousse Cultural.) 

45 Frédéric François Chopin: pianista e compositor polonês, de 
origem francesa, nasceu perto de Varsóvia (Zelazowa-Wola, 
1810 - Paris, 1849). Suas composições para piano (mazurcas, 
valsas, noturnos, polonaises, prelúdios, sonatas, baladas, 
barcarolas, estudos e scherzos), de caráter romântico, pessoal, 
penetrante e, quase sempre, melancólico, são obras de um poeta; 
elas renovaram o estilo do piano. (N.T., segundo a Grande 
Enciclopédia Larousse Cultural.) 

46 Hector Berlioz: compositor francês (La Côte-Saint-André, Isère, 
1803 - Paris, 1869). Autor de Os Troianos, A Danação de 



                                                                                                              
Fausto, Benvenuto Cellini, Sinfonia Fantástica, Requiem, A 
Infância de Cristo, obras notáveis pelo poder do sentimento 
dramático e suntuosidade orquestral. Berlioz é um dos criadores 
da música de programa, isto é, aquela que procura, por meio de 
elementos instrumentais, descrever um assunto fixado em página 
literária que vem impressa no programa do concerto. (N.T., 
segundo a Grande Enciclopédia Larousse Cultural.) 

47 Ver em No Invisível, Espiritismo e Mediunidade, Edições Léon 
Denis, o cap. XIV. (N.A.) 

48 Solo: trecho musical executado por uma só voz ou um só 
instrumento, com acompanhamento ou sem ele. (N.T.) 

49 Revue Scientifique et Morale du Spiritisme, de outubro de 1921, 
p. 303. (N.A.) 

50 Luís XVII (Louis-Charles de França): segundo filho de Louis 
XVI e Maria Antonieta; nasceu em Versailles em 1785. 
Prisioneiro no Templo, ele foi, após a execução de seu pai, 
proclamado rei da França pelos príncipes emigrados. Morreu em 
sua prisão em 1795. Certos autores afirmam que Luís XVII 
escapou da prisão e foi substituído por um menino doente, porém 
nenhuma prova séria veio abalar a convicção geral de que o 
príncipe realmente morreu na prisão. (N.T., segundo o 
Dictionnaire Nouveau Petit Larousse Illustré.) 

51 Jacob Boehme: teósofo e místico alemão (1575-1624), nasceu em 
Alt-Seidenberg. (N.T.) 

52 Harpa eólica: instrumento musical constituído por uma caixa 
sonora com seis ou oito cordas, afinadas em um mesmo tom, e 
que soava quando exposta a uma corrente de vento. A palavra 
eólio, ou eólico, provém de Éolo, deus dos ventos nas mitologias 
grega e romana. (N.T.) 

53 Eton: colégio fundado em 1440 por Henrique VI. O mais célebre 
estabelecimento de ensino da Inglaterra, freqüentado por 



                                                                                                              
meninos, de doze a quinze anos, pertencentes às classes sociais 
mais elevadas (N.T.) 

54 Ver em I Samuel, 16: 14 a 23. (N.T.) 
55 Sons eólicos: diz-se dos sons emitidos pela chamada harpa eólica. 

(Vide nota nº 53) (N.T.) 
56 Celtas: conjunto de povos de língua indo-européia, 

individualizados por volta do segundo milênio e que ocuparam 
uma grande parte da Europa central. Habitando o sudoeste da 
Alemanha, os celtas se viram impelidos para a Gália, para a 
Espanha, para as Ilhas Britânicas, para o Vale do Pó, até que os 
romanos (séc. II a.C. – séc. I d.C.) destruíram o poder céltico, 
subsistindo apenas os reinos da Irlanda. Dinamismo, 
esquematização, triunfo da curva e de entrelaçados 
transfigurando o real são os maiores traços da sua arte, bem como 
a ornamentação das armas, a fabricação de moedas e a estatuária 
religiosa. Foi na Bretanha, no País de Gales e na Irlanda que o 
tipo e a língua célticas mais se conservaram. (N.T., segundo o 
Dictionnaire Le Petit Larousse - 2003.) 

57 Bardo: entre os celtas, poeta, orador inspirado. Pode-se compará-
lo aos profetas do Oriente e a esses grandes predestinados sobre 
quem passa o sopro do invisível. Taliésin foi o autor de O Canto 
do Mundo. (N.T., segundo Léon Denis, em O Gênio Céltico e o 
Mundo Invisível, 1ª parte, cap. III, Edições Léon Denis.) 

58 Broceliande: vasta floresta da Bretanha, antiga província da 
França, hoje floresta de Paimpont, localizada em Ille et Vilaine, e 
onde as lendas gaulesas fizeram viver Merlim ou Myrddhin, o 
Mágico. A fada Viviana, abusando das suas lições, encerrou-o 
num círculo mágico, de onde ele não pôde mais sair. (N.T. 
segundo o Dicionário Lello Universal, volumes I e III.) 

59 Richard Wagner: compositor alemão (Leipzig, 1813 - Veneza, 
1883). Autor de O Holandês Errante, ou O Navio Fantasma, 
Lohengrin, Os Mestres-cantores de Nuremberg, O Anel de 
Nibelungo, Tristão e Isolda, Parsifal. Gênio de rara inspiração, 



                                                                                                              
modificou a concepção tradicional da ópera para vincular 
estreitamente a música à poesia e à dança, e obter um todo 
harmônico. Ele mesmo escrevia os libretos de suas músicas, 
inspirando-se, quase sempre, nas lendas nacionais da Alemanha. 
(N.T., segundo o Dicionário Lello Universal, volume III.) 

60 Alpestre: referente aos Alpes, sistema montanhoso da Europa 
ocidental e meridional; alpino. (N.T.) 

61 No original francês lê-se fusées musicales. Porém, a palavra 
fusée, substantivo feminino, significa: o fio enrolado no fuso, 
foguete de pólvora, fuso de relógio e fusa, um dos sinais gráficos 
com os quais se escreve uma música na pauta musical, daí o 
acréscimo do termo musicales. Em nossa tradução, optamos por 
usar a expressão notas musicais em lugar de fusas musicais. 
(N.T.) 

62 Pez: designação comum a substâncias betuminosas, sólidas ou 
semi-sólidas, naturais ou artificiais, resíduo da destilação de 
líquidos densos, de alcatrões, etc.; piche. (N.T.) 

63 Trata-se da Revista Espírita, onde esses artigos foram publicados 
originalmente. (N.T.) 

64 Tônica: primeira nota da gama, de um dado tom; aquela que 
começa um trecho de música e lhe dá seu nome. Ex.: fá maior. 
(N.T., segundo o Dictionnaire Le Robert de la Langue 
Française.) 

65 Fonógrafo: antigo aparelho destinado a reproduzir sons gravados 
em cilindros ou discos metálicos; aparelho que reproduz os sons 
gravados em discos sob a forma de sulcos espiralados; 
gramofone. (N.T., segundo o Novo Dicionário Aurélio da Língua 
Portuguesa.) 

66 A esse respeito, citarei as palavras pronunciadas pelo Sr. 
Deslandres, diretor do Observatório de Meudon, em seu discurso 
na sessão anual do Instituto, no dia 25 de outubro de 1921: 
“Atualmente, as vibrações e ondas do éter, bem reconhecidas e 



                                                                                                              
classificadas, formam cerca de 50 oitavas. O campo de estudo é 
muito mais extenso do que para os sons perceptíveis ao ouvido, 
que formam, no máximo, 10 oitavas, reduzidas a sete nos 
instrumentos de música. Essas 50 oitavas são repartidas em três 
grupos principais, que são: o grupo da radiotelegrafia, o grupo 
ligado à luz e o grupo dos raios X. Em geral, eles são 
classificados por ordem de freqüência, como em um grande 
piano. À esquerda, do lado das baixas freqüências e dos sons 
graves, estão as ondas da telegrafia sem fio, que asseguram as 
comunicações terrestres à grande distância. Ao centro, tem-se a 
oitava luminosa e as oitavas vizinhas que transportam calor e luz, 
que nos fazem conhecer o horizonte do local, o Sol e as estrelas, 
que impressionam as placas fotográficas e servem para depurar as 
águas. Enfim, à direita, do lado das altas freqüências e dos sons 
agudos, estão os raios X, que têm propriedades elétricas notáveis, 
que nos fazem descortinar as partes mais escondidas dos corpos 
vivos e a estrutura íntima dos átomos. Deve-se observar também 
que sobre essas 50 oitavas, só uma, colocada próxima ao meio, é 
percebida diretamente por um dos nossos sentidos: é a oitava que 
contém os raios luminosos do vermelho ao violeta.” (N.A.) 

67 Diapasão: pequeno instrumento metálico que dá uma nota 
constante, normalmente o lá, e que serve para se afinarem vozes 
e instrumentos por ele. (N.T.) 

68 Platão: célebre filósofo grego (Atenas, 428 ou 429 - id., 348 ou 
347 a.C.), discípulo de Sócrates, mestre de Aristóteles. Autor dos 
diálogos: Criton, Fédon, Fedro, Górgias, O Banquete, A 
República, As Leis, etc, em que dá a palavra a Sócrates. (N.T., 
segundo o Dicionário Koogan Larousse.) 


	Apresentação
	Parte I��» Conceitos de arte�» Espiritismo, fonte de inspiração�» Materialismo, esterilizador da arte
	– Objetivo da arte�– Objetivo da evolução�– Necessidade das vidas sucessivas�– Apresentação de o Esteta
	– O Espírito e sua parcela do poder criador�– Tipos de arquitetura existentes no espaço
	– Arquitetura na Terra e no espaço�– A catedral terrestre e a catedral fluídica
	Primeira lição de o Esteta��– A essência da arte, seus domínios�– Criação artística no plano espiritual
	Segunda lição��– Composição virtual de obras artísticas�– A eclosão da inspiração

	Parte II��» Arte: meio de elevação e renovação�» Arte: meio de aviltamento�» O pensamento de Deus�» Fonte das altas e sãs inspirações
	– A inspiração e a evolução da arte e do pensamento
	– Comportamento de outros espíritos diante de o Esteta
	Terceira lição��– Inspiração: causa, efeitos, formas�– A verdadeira arte
	Quarta lição��– Inspiração nos tempos modernos�– Inspiração científica e inspiração idealista�– Inspiração, forma que concretiza a arte

	Parte III��» Senso artístico: constituição e evolução
	– Fusão do bem com o belo: objetivo sublime da criação
	Quinta lição��– Projeção de quadros e formas esculturais no espaço
	Sexta lição��– Diferenças entre arquitetura e pintura�– Inspiração na arte da pintura�– A formação das cores�– Duração das criações artísticas no espaço

	Parte IV��» Literatura e oratória�» A língua francesa e a idéia espiritualista
	– A França, sua missão�– A alma céltica
	– A oratória e o gesto�– A inspiração dos grandes oradores
	– Escritores e oradores, o verdadeiro mérito�– A influência da música
	Sétima lição��– Ação do pensamento na literatura e na oratória
	Oitava lição��– Transmissão da arte na Terra�– Os dons inatos

	Parte V��» Participação do mundo espiritual na obra humana�» Espiritismo, novo e vigoroso impulso ao pensamento
	– As qualidades de um belo estilo
	– Teatro, meio de educação intelectual e moral; sua decadência
	– A poesia�– A música, seu papel na inspiração profética e religiosa
	– Influência da música sobre todos os seres�– A canção e o povo�– O Esteta, sua personalidade
	Nona lição��– A música e a transmissão do pensamento artístico�– Perispírito, receptor das ondas musicais
	Décima e última lição��– As sensações artísticas e os espíritos elevados�– Ação do foco divino�– Arte, meio de sentir a grandeza de Deus

	Parte VI��» A Música (Parte 1)
	– A música nas esferas superiores
	– A percepção das harmonias do espaço�– Melodias ouvidas na hora da morte
	– Poder e ação das vibrações sonoras

	Parte VII��» A Música (Parte 2)
	– A arte e a mediunidade�– O poder terapêutico da arte musical
	– Grandes compositores e a faculdade mediúnica�– A obra de Beethoven, de Berlioz e de Wagner

	Parte VIII��» A Música (Parte 3)
	– Apresentação das comunicações do Espírito Massenet
	Primeira lição do Espírito Massenet��– O papel do perispírito�– Vida espiritual, instrumento e meios de percepção
	– Comentário

	Parte IX
	Segunda lição��– Ser espiritual: meios de alcançar a esfera musical desejada
	Terceira lição��– As vibrações sonoras nos espaços etéreos
	– Comentários

	Parte X
	Quarta lição��– A música humana e as notas harmônicas�– A música celeste�– Os sons e as cores
	– Comentário

	Parte XI
	Quinta e última lição��– O espírito e as sensações harmônicas�– As fileiras ou correntes de ondas harmônicas�– A música terrestre e a música do espaço

	Comentário Final

